

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

فتحة الإسلام الإمام  
أبي حامد الغزالي

(٤٥٠ - ٥٠٥ هـ)

تحقيق نصوصه وخرق أحاديثه وعلق عليه  
عبد الرحيم محمد الدرويش

دار طادر  
بيروت

WID-LC  
Mid East  
BP  
188  
.G439  
1998x

بِدَائِيْهِ الْهِلَالِيَّةِ

# بِلَادُ الْهَدَايَةِ

لِحَجَّةِ الْإِسْلَامِ الْإِمَامِ  
أَبِي حَمَدِ الْفَزَاعِيِّ

(٤٥٠ - ٥٠٥ هـ)

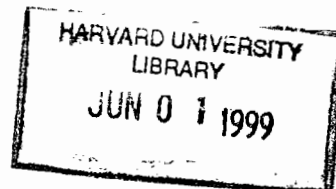
حَقِيقَ نَصُوصُهُ وَحَرْرَقَ أَحَادِيثُهُ وَعَلَقَ عَلَيْهِ  
عَبْدُ الْحَمِيدِ مُحَمَّدُ الدَّرَوِيشُ

كَارِطَاطِر  
بَيْرُوت

جَمِيعُ الْحُقُوقِ مَحْفوظَةٌ

الطبعة الأولى

1998



جميع الحقوق محفوظة . لا يسمح بإعادة إصدار الكتاب أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو  
نقله بأي شكل كان أو بواسطة وسائل إلكترونية أو كهروستاتية ، أو أشرطة مغnetة ، أو وسائل  
ميكانيكية ، أو الاستنساخ الفوتوغرافي ، أو التسجيل وغيره دون إذن خطى من الناشر .

تأسست سنة ١٨٦٣



دار سادر

COPYRIGHT © DAR SADER Publishers  
P.O.B. 10 Beirut, Lebanon

دار صادر للطباعة والنشر  
ص.ب. ١٠ بيروت ، لبنان

هاتف وفاكس (+961) 04.920978 / 04.922714 / 01.448827

## مقدمة الحق

الحمد لله ذي الطول والآلاء، وصلى الله على سيد المرسلين والأنبياء، وعلى آله وصحبه الأنقياء، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد:

إن معالجة النفوس أمر لا بد منه للإنسان، الذي يشبه المملكة، التي تحتاج إلى إصلاح وإعمار، لكي ترتقي بها إلى أعلى المستويات، فكيف يكون ذلك: أ يكون إعمارها باتباعنا الأساليب الملتوية التي تلهينا عن أوامر الخالق؟ أم بالخرافنا عن الحادة التي خططها لنا ربنا في كتابه الحميد، ونبيه المصطفى الحبيب صلوات ربى وسلمه عليه.

فإذا أردنا إعمار مملكتنا بالفطرة الإنسانية التي فطرنا الله عليها، فيجب علينا أن نهذب مملكتنا - أي: نفسنا - الأمارة بالسوء، وذلك برضعها على الطريق اسلام، والمنهج القويم، باتباع أوامر ملك المملكة وسيدة الرب العظيم، ورئيس مملكته النبي الأمين، والإنتهاء عما نهى الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم عندهما.

ونعمل جاهدين بأن لا يكون لشيطان المملكة المتمثل بالنفس التأثير البالغ علينا، بأن ننحرف عن الحادة، فإذا أطعناه ندمنا و كان بوارنا، وإذا انفككتنا عنه كان فرزنا و فلاحتنا، فهو حادٌ بإغرائنا، قال تعالى على لسانه: ﴿فَبِعْرَتْكَ لِأَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ﴾. خص جميع أفراد الإنسانية، لكن هل إغواوه يكون للناس أجمعين؟ لا، لأنه قال: ﴿إِلَّا عَبَادُكَ مِنْهُمْ الْمُخْلَصُونَ﴾.

فإذا هو حادٌ لإغرائنا وإغواء المملكة التي جهد الإنسان في إعمارها وانترق بها ورفع مستواها، ليكون نتيجةً لذلك في الآخرة من الذين قال عنهم رب العالمين: ﴿نَارٌ وَقُدْمَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ﴾.

الأعلى هو محمد بن عبد الله صلى الله عليه وآله وسلم، النبي الكريم الذي زرع في قلوب أصحابه والأجيال المتلاحقة حب الكتاب والسنّة والسير عن نهجهم لكي يفلحوا في الدنيا والآخرة، لقد هدب أنفسهم بأن راضهم في بيستان القرآن وأهله، في مزرعة الطاعات واحتياط المعاصي، بتركهم حظيرة الكفر، فكانت قدوة بعد المصطفى صلى الله عليه وسلم امتدت بهم الأمّ والشعب بأخلاقهم وتصرفاتهم وأحوال معيشتهم.

حدّار حذار أخي الشاب المسلم من أساليب الإغراء التي تقدم بأثواب براقة وفيها يكمن الخطر، فإذا أردت أخي المسلم أن تعود إلى الصفاء والنقاء فعليك بالكتاب والسنّة وبتهذيب نفسك، وإنني أقدم لك كتاباً يكون سبيلاً لك في تهذيب نفسك هو: بداية الهدایة لحجة الإسلام الإمام الغزالى الذي راض نفسه وجاهدها، وطرد شيطان الرعونة، ولبس زيَّ الأتقياء، فأنتج لنا زيادة مصنفاتاته في هذه الرسالة التي هي بحق بداية للمبتدىء بوضعه على بداية الطريق للرجوع السليم إلى الحادة، وبالعمل بمضمونه تصلح ملوكك، وترتقي نفسك، وترتفع همتك إلى الاستزادة من هذا الخطط الذي لا ينفد.

فهذه رسالة بداية الهدایة ترسُّخ أعمدة بناء المملكة وتقوّم أساسها.

هي رسالة إذا طالعها القارئ، وجدها صغيرة الحجم، كبيرة الفائدة، تصل الماضي بالحاضر بالمستقبل؛ مليئة بالفوائد والكنوز التي بين صفحاته وأسطرها، مليئة بما يرجعك إلى الطريقة الحقة، والنور المبين، مليئة بـ*بلولٍ* وضاء، يريده فقط أن تنهل من معارفه وعلومه لنرمي شيطانك وبإثر أمره الذي أقسم باغواتنا، لكنك بمجاهدته تقذف به إلى القاع فلا يستطيع أن يقربك ويروسسك لك.

فأصلح ملوكك، وخف على رعيتك - التي هي أعضاء جسمك - من النار، فإنك مسؤول عنها يوم المعاد، فلا تبطش بيده ظلماً ولا تأكل بها المال الحرام، ولا تمش برجلك إلى المساوىء والأقدار، ولا تنظر بعينك إلى الحرمات فتدخل النار، ولا تكلم بسوء فتهويه سبعين خريفاً في نار السموم، واحفظ فرجك عن الزنا كي لا يكون سبيلاً في دخولك نار الجحيم المقيم.

فإنني إن أردت إعمار مملكتي، فإنني أعمّرها بكاج حجاج نفسي، وإرضاعها لأوامر الملكي تبارك وتعالى، و يجعل شيطان مملكتي بعيداً عنها، لكي لا يوسوس لها بالطرب من منفاه والعودة إلى المملكة للفتك بها وبإفسادها، وباغرافها عن الطريق القويم.

تهذيب نفسي هو أساس مملكتي، وهو عمودها وذروة سعادتها.

فيلزمونا طاعات ربنا، وبعدنا عن وسواس شيطاننا، تعمّر النفوس، وترتقي.

فإنني إذا أردت اليوم متابعة مملكة الآخرين لوحّدت أن المسلمين اليوم في جميع أنحاء المعمورة قد أصبح مقهوراً مستذلاً من قبل شيطان الكفر والإباحية، وبعد أن كنا متبعين أصبحنا تابعين.

لماذا أصبح واقتنا هكذا؟ وقد كنا سادات العالم قروننا، تمدهم بحضارتنا، وبقيتنا، وبأخذنا، فكانت يحتذون حذونا في معاملاتهم.

أهوا من مغريات الدنيا التي انكبنا عليها، أم من أناية الذات، أم من تركنا الكتاب والسنّة اللذين هما عصمة أمرنا، فإن استقمنا عليهم سعدنا وأفلحنا.

لقد تهوانا في ديننا فضينا، لقد تهانوا بالذي إن تمسّكاً بهما فلا نضل أبداً.

لقد اتبعنا دول الغرب الذين هدموا الأخلاق وأشاعوا المنكرات، وأنكروا الفضيلة، ها هم اليوم يخططون من وراء الكواليس إلى إزالة عقدة نفسية في صدورهم اسمها: القرآن الكريم وسنة النبي العظيم.

فهم يعلمون أن الحق والصدق هو بهذا الكتاب المنير، الذي يشير المصائر، ويدفع الوساوس، لكن شيطان مملكتهم أغواهم وأضلهم عن الحادة الصحيحة، إلا ما رحم الله، فمنهم من أبعد شيطانه ونفاه عن ملكته ليصبح نقباً طاهراً سليم الفطرة، بعودته إلى الصراط المستقيم، لكنهم قربوا بالعداوة من قبل أعداء الإسلام، لأن شيطانهم اللعين قد أغوى نفوسهم فاتبعوه منقادين لوسائله وأهوائه.

وإننا اليوم لنشاهد بأعيننا فساد شبابنا وفتياتنا، وأخراجهم عن الطريقة السليمة باتباعهم الغرب بأفواهم وأعماهم وتصرفاتهم، فقد جعلوهم القدوة والمثل، ونسروا أن قدوتنا ومثنا

رحم الله مؤلف هذه الرسالة، وأدخله الجنة، وحشره وإيانا مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً.

كما أنيأشكر فضيلة العلامة الشيخ، الناقد عبد الله محمد الدرويش الذي زرع في حب متابعة الطريق في سبيل العلم، وحتى عليه في مجال تحقيق التراث الإسلامي، فيسر لي ما أحتاج إليه من مصادر ومراجع تعيني على عملي هذا من خلال مكتبه العامرة المليئة بالصنفات القديمة والحديثة، ونبهي إلى الأخطاء التي أستدركتها وأصححها. فجزاه الله عنا كل خير، وجعل هذا العمل في صحيحته يوم القيمة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

دمشق:

١٩ صفر ١٤١٩ هـ.

٤ حزيران ١٩٩٨ م

### خادم العلم الشريف

عبد الحميد محمد الدرويش

## التعريف بكتاب بداية المداية

هو كتاب قلما يستغني عنه عالم أو متعلم، فهو أول ما يعطى لطائب العلم الشرعي كي يررض نفسه لتحمل مشاق الطريق، ويركي نفسه متابعة رئيس المملكة والأصحاب والتابعين وتبعي التابعين، فيكفي نفسه مؤونه تحفظه إلى أن يلتج قبره الذي هو صندوق عمله في الدنيا، معيرة إلى الآخرة ليحاسب بما علم وعمل.

فقد اعتنى به العلماء قديماً وحديثاً ودرس في المعاهد الشرعية والإسلامية للطلبة والمريدين أمثال جامع الأزهر الشريف، وجامع أخرى في جميع مدن العالم الإسلامي.  
وقد قسمه مصنفه إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: في الطاعات.

القسم الثاني: في اجتناب المعاصي.

القسم الثالث: الفصل في آداب الصحة والعاشرة مع الخالق سبحانه والخلق.  
فهذا جامع بحق لحفظ النفس ولغواها، وصون الأعضاء وحفظها، وإنما الأخلاق وصيانتها.

وهو من الكتب التي صبح العلماء نسبته إليه، وما يثبت صحة نسبة هذا الكتاب  
لمؤلفه:

١- الإحالات التي أشار فيها المصنف لممؤلفاته الأخرى.

٢- عزو المصنفين لهذا الكتاب ومنهم ابن الصلاح حيث قال:

من تفردات الغزالى في بداية المداية في سنة الجمعة بعدها: أن له أن يصل إليها ركعتين، وأربعاء، وستاء، قال: فأبعد في ست وشذ<sup>(١)</sup>.

(١) - نقله ابن السبكي في طبقات الشافعية في ترجمة المؤلف: (٢٨٧/٦).

**عمل في هذه الرسالة:**

- ١- ترجمة المصنف.
- ٢- ضبط النص بالشكل.
- ٣- إثبات الفوارق بين النسخ المطبوعة.
- ٤- عزو الآيات إلى أماكنها.
- ٥- تخريج الأحاديث من مصادرها.
- ٦- إضافة فصول وجدتها متنمية للكتاب موضوعة في حواشيه، من取اة من كتاب أدب الدنيا والدين للإمام أبي الحسن البصري الماوردي الشافعى.
- ٧- وضع عنونة للأبواب بين ٦-٧.
- ٨- التنبية على أخطاء قد شذ بها الإمام الغزالي في المذهب الشافعى.
- ٩- تبيين الأحاديث التي انفرد بروايتها الغزالي دون غيره.
- ١٠- فهرس الآيات القرآنية.
- ١١- فهرس الأحاديث والآثار.
- ١٢- فهرس موضوعات الكتاب.

٣- العبارات التي نقلت من الكتاب من بعده من أمثال الحافظ الذهبي في كتابه سير أعلام النبلاء (١٩/٣٣٨) قال:

أخبرنا محمد بن عبد الكريم، أخبرنا أبو الحسن السحاواني، أخبرنا خطيبا بن قمرية الصوفي، أخبرنا سعد بن أحمد الإسفرايني بقراءتي، أخبرنا أبو حامد محمد ابن محمد بن محمد الطرسى قال:

اعلم أن الدين شطران: أحدهما: ترك المنهى، والآخر فعل الطاعات، وترك المنهى هو الأشد، والطاعات يقدر عليها كل أحد، وترك الشهوات لا يقدر عليها إلا الصدقون، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: «المهاجر من هجر السوء، والمجاهد من جاهد هواه». انتهى.

وهذا النص بحروفه في بداية القسم الثاني من هذا الكتاب.  
ونستفيد مما نقله الحافظ الذهبي أنَّ هذا الكتاب مرويٌّ عن مؤلفه بالسند المصل، وهذه أقوى الأدلة على صحة نسبة له.

**ولأهمية الكتاب اعنى به العلماء فشرحه:**

- عبد القادر بن أحمد الفاكهي المتوفى ٩٨٢هـ.  
- محمد بن عمر النوري الجاري المتوفى سنة ١٣١٦هـ. وهو شرح نفيسٌ على هذه الرسالة.

وقد وقع بين يدينا منه نسخة قديمة محفوظة في مكتبة العلامة الشيخ الناقد عبد الله محمد الدرويش حفظه الله تعالى. وقد استفدنا منه باللاحظات الهامة التي ستجدها في حواشى الكتاب إن شاء الله تعالى.

وترجم إلى اللغات العالمية كالإنكليزية والألمانية.  
وقد طبع طبعات كثيرة بعضها جيد وكثير منها يعززه الضبط والتحقيق.  
فأحببت أن أرفده ببعض الفرائد والضبط للنص لكي يسهل على القارئ تناوله والاستفادة من معارفه ولأنَّ الشرف العناية بهذا السفر القيم.

## الإمام الغزالى في سطور

اسمها: زين الدين أبو حامد محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الغزالى.

لماذا أطلق عليه الغزالى: قال الإمام النهبي: قرأت بخط الترمذى رحمة الله: قال الشيخ تقى الدين ابن الصلاح، وقد سئل: لم سمي الغزالى بذلك، فقال: حدثني من أتى به، عن أبي الحزم الماكسى الأديب، حدثنا أبو الثناء محمد الفرضي قال: حدثنا تاج الإسلام ابن حميس، قال لي الغزالى: الناس يقولون لي الغزالى، ولست الغزالى، وإنما أنا الغزالى منسوب إلى قرية يقال لها: غزالة، أو كما قال.

وقال النهبي أيضاً: قوله: الغزالى، والعطاردى، والخبازى، نسبة إلى الصنائع بلسان العجم، خمع ياء النسبة والصيغة  
موالده: ولد في طوس سنة ٤٥٠ هـ.

أخوه: للغزالى أخ واعظ مشهور، وهو أبو الفتوح أحمد، له قبل عظيم في الوعظ.

أولاده: قال الإمام النهبي: ولم يعقب إلا البنات.

مذهبها: المذهب الذي سار على نهجه هو مذهب الإمام الشافعى.

علمه: قال النهبي: صاحب التصانيف والذكاء المفرط.

العلوم التي برع فيها:

١- الفقه.

٢- أصول الفقه.

٣- الكلام والحدى. قال أبو بكر بن العربي: شيخنا أبو حامد بلع الفلسفه، وأراد أن يتقاهم فما استطاع.  
٤- المنطق.

رحلاته: لقد جال حجة الإسلام في أسقاع الأرض رحلة في طلب العلم فقد رحل إلى: نيسابور، وبيت المقدس، وبغداد، وجرجان، والإسكندرية (مصر)، ومكة المكرمة.

شيوخه: من شيوخه الذين حصل العلم على أيديهم وصحابهم في أسفاره:

- ١- إمام الحرمين: أبو المعالي الجويني.
- ٢- نصر بن إبراهيم، وهو من الذين صحبهم إلى دمشق.
- ٣- أبو علي الفارابى.
- ٤- القاضى أبو الفتح الحاكمى الطوسي.
- ٥- محمد بن أحمد الخوارى.
- ٦- أبو سهل الحفصى.
- ٧- أبو نصر الإسماعيلى وأخذ عنه التعليقة بجرجان.

### تألماته وتشجيعه لهم:

- ١- أبو العباس أحمد الخطيبى.
- ٢- أسعد المهى.
- ٣- أبو بكر بن العربى.

٤- أبو الحسن علي بن المسلم بن محمد بن علي بن الفتح الس资料ي الدمشقى الشافعى الفرضي. قال الإمام النهبي<sup>(١)</sup>: جمال الإسلام، الشيخ الإمام العالم، مفتى الشام، أبو الحسن علي بن المسلم بن محمد بن علي بن الفتح، الإسلامي الدمشقى الشافعى الفرضي. قال الغزالى فيما حكاه ابن عساكر أنه قال: خلقت بالشام شاباً إن عاش كان له شأن، فكان كما تفترس به، ودرس بحلقة الغزالى مدة، ثم ولى تدريس الأمانة في سنة أربع عشرة... لازم الغزالى مدة في مقامه بدمشق، وهو الذي أمره بالتصدر بعد شيخه تصر و كان يثني على علمه وفهمه.

زهده ومنهجه: أدى نظره في العلوم ومارسته لأفاني الزهدىات إلى رفض الرئاسة، والإتابة إلى دار الخلود، والتأله، والإخلاص، وإصلاح النفس.  
وغلب عليه الخلوة وترك التدريس، وليس الثواب الخشن، وتقلل في مطعمه.  
المناصب التي ولها: ولاد نظام الملك تدريس نظامية بغداد.

(١) - سير أعلام النبلاء (١٩ / ٣١ - ٣٢).

# بِكَلَامِ الْهَدَايَةِ

لِحُجَّةِ الْإِسْلَامِ الْإِمَامِ  
أَبِي حَامِدِ الْفَزَّالِيِّ

(٤٥٠ - ٥٠٥ هـ)

ودرس في نظامية نيسابور، وكانت تعقد له حلقات في الزاوية الغربية من الجامع الأموي والتي سمت بعد ذلك بالزاوية الغزالية.

شهادة العلماء له: قال ابن النجار: بلغني أن إمام الحرمين قال: الغزالى بحر مغرق، وإليكيا أسد مطرق، والخوارق نار تحرق.

قال السلفي: سمعت الفقهاء يقولون: كان الجوزي يقول في تلامذته إذا ناطروا:

التحقيق للخوارق، والجريان للغزالى، والبيان للكيا.

وقال: فَرَأَ أَبُرُ الْمَعَالِي (المنحدر للغزالى) فَقَالَ: دَفْنَتِي وَأَنَا حَيٌّ، فَهَلَا صَرَتِ الْآن، كِتَابَكَ غَطِّي عَلَى كِتَابِي.

الاعتراضات التي عورض بها. أهم ما اعترض به عليه عدم عنائه بالحدث النبوى الشريف في بداية طلبه للعلم. ولذلك اعنى في آخر حياته بقراءة كتب السنة فقرأ سنن أبي داود والمولى ابن أبي عاصم ومات وصحيح البخاري على صدره رحمه الله تعالى.

مصنفاته: له الكثير من المصنفات وأهمها:

إحياء علوم الدين رأيها الولد وببداية الهدایة والمنفذ من الضلال والوجيز والبسيط والوسیط في الفقه الشافعی. وتهافت الفلسفه والمخمول والمستصنف في علم أصول الفقه.

ونسب إليه كتب ليست من تأليفه، وإنما وضعت باسمه لتزوج من أمثال: (المضتون به على غير أهله) كما قال ابن الصلاح.

وفاته: قال عبد الغافر الفارسي: توفي يوم الإثنين رابع عشر جمادى الآخرة سنة خمس وخمس مئة، وله خمسون سنة، ودفن بمقدمة الطبران، قصبة بلاد طرس.

مصدر ترجمته:

لقد أفرده القسماء والخدوثون بترجمات مطولة، ومن الذي أعنينا الترجمة عنهم:

- تبيين كذب المفترى لابن عساكر: ص ٢٩١ - ٣٠٦.

- المختصر من السياق لمعبد الغافر الفارسي ص ٧٣ - ٧٥ (١٦١).

- سير أعلام النساء ٣٢٢/١٩ - ٣٤٦.

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### [مقدمة المؤلف]

وَإِنْ كَانَتْ يُتَكَبَّرُ وَتَصْنُدُكَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ طَلَبِ الْعِلْمِ الْهَدَىَةَ دُونَ مُحَرَّرٍ  
الرَّوَايَةَ فَأَبْشِرْ فَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ تُبْسِطُ أَجْنِحَتَهَا إِذَا مَشَتَتْ، وَحِيَثُانَ الْبَحْرِ تَسْتَغْفِرُ لَكَ إِذَا  
سَعَيْتَ<sup>(١)</sup>.

ولَكَنْ يَبْغِي لَكَ<sup>(٢)</sup> أَنْ تَعْلَمَ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ أَنَّ الْهَدَىَةَ<sup>(٣)</sup> هِيَ نَمَرَةُ الْعِلْمِ لَهَا بَدَائِيَّةٌ  
وَزَاهِيَّةٌ، وَطَاهِرٌ وَبَاطِنٌ، وَلَا وُصُولٌ إِلَيْهَا إِلَّا بَعْدَ إِحْكَامٍ<sup>(٤)</sup> بِدَائِيَّهَا، وَلَا عُثُورٌ<sup>(٥)</sup>  
عَلَيْهَا إِلَّا بَعْدَ الْوُقُوفِ عَلَيْهِا<sup>(٦)</sup>.

الكبير(٢٢/٨) وفيه: (مكتوب على جبهته) بدل: (مكتوب بين عينيه). وأبو نعيم في الحليلة:  
(٧٤/٥). والريعي في نسب الرابية: (٣٢٦/٤).

(١) - تقىض المقصى عبارته من قوله صلى الله عليه وسلم: «سَلَّمَ طرفةً يَبْغِي فِيهِ عِلْمًا  
سَلَّكَ اللَّهُ لَهُ طرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ، وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَضَعُّ أَحْجَنَتَهَا رِضَاءً لِتَالِبِ الْعِلْمِ، وَإِنَّ الْعَالَمَ لِيَسْتَغْفِرَ لَهُ  
مِنْ فِي السَّمَاوَاتِ، وَمِنْ فِي الْأَرْضِ حَتَّى الْحَيَاةِ فِي الْمَاءِ، وَفِي الْعَالَمِ عَلَى السَّابِدِ كَفْضَلُ الْقَسْرِ عَلَى  
سَاقِي الْكَوَافِكِ، إِنَّ الْعِلْمَاءَ وَرَتَةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُوْرَثُوا دِيَارًا وَلَا درَهَمًا، إِلَيْهَا وَرَثُوا الْعِلْمَ فَمِنْ  
أَحَدَهُ بِأَحَدٍ بِحَظْظٍ وَافِرٌ». أخرجه الترمذى (٢٦٨٢) عن أبي الدرداء.

(٢) - قال الإمام محمد بنوي الجاوي في مراقي العبودية (ص:٤): (ولكن يبغى) أي يطلب (لك)  
 العبادة مع العلم وإلا كان علمك هباءً متورأً، فإن العلم منزلة الشجرة والعبادة منزلة ثمرة من ثمارها  
فيحب عليك أولاً أن تعرف المعبد ثم تعبده وكيف تعبد من لا تعرفه بأسماكه وصفات ذاته وما يجب له  
وما يستحب في نعمة فربما تعتقد فيه وفي صفاتك شيئاً مما يخالف الحق فتكون عبادتك هباءً متورأً وذلك  
أن تعرف أن لك إلهاً عالماً قادرًا مريداً حيًّا متكلماً سعيداً بصيراً منفرداً بالقدم عن كل محدث واحداً لا  
شريك له منصفاً بصفات الكمال منزلتها عن النقصان والزوال ودلائل الخدوث....

(٣) - أي: سلوك الطريق إلى الله تعالى.

(٤) - أي: إثبات.

(٥) - أي: لأعلم، وفي نسخة: (لا عبور) بالياء الموحدة أي: لا مرور.

(٦) - قال الإمام محمد بنوي الجاوي في مراقي العبودية (ص:٥): ومثل بعضهم الشريعة بالسفينة  
والطريقة بالبحر، والحقيقة باللولو فلا يحصل اللولو إلا من البحر ولا يتوصل إلى جنة البحر إلا  
بالسفينة.... قال أبو علي الدقاق: العبادة للعموم من المؤمنين والعبودية للخصوص والعبودية لخاص  
الخصوص.

قال الشیخ الإمام العالم العلام، حجۃ الإسلام، وبرکة الأنام، أبی حامد محمد بن  
محمد بن محمد الغزالی الطوسي، قدس الله روحه، وترى ضريحه آمين:  
الحمد لله حق حمدی، والصلوة والسلام على خیر حقيقة محمد (رسوله وعبدیه)<sup>(١)</sup>،  
وعلى آلہ وصحبیه من بعده.  
اما بعد:

فَاعْلَمْ بِإِيمَانِ الْحَرَبِصِ، الْمُقْبَلُ عَلَى (أَقْتِيَاسِ الْعِلْمِ)<sup>(٢)</sup>، الْمُظْهَرُ (مِنْ نَفْسِهِ)<sup>(٣)</sup> صِدِّقُ  
الْأَرْبَعَةِ، وَفَرْطَ الْتَّعَطُّشِ إِلَيْهِ، أَنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقْصُدُ بِطَلَبِ الْعِلْمِ الْمَنَافِعَةَ وَالْمُبَاهَاةَ، وَالْتَّقْدِيمُ  
عَلَى الْأَقْرَآنِ، وَالْتَّسْمَالَةَ وَجُهُوَ النَّاسِ إِلَيْكَ، وَجَمِيعُ حُطَامِ الدُّنْيَا، فَأَنْتَ سَاعِ فِي هَذِهِ  
دِيْنِكَ، وَهَلَكَ نَفْسِكَ، وَيَبْيَعُ أَعْيُرْتَكَ بِدِيْنِكَ، فَصَفَقْتَ حَاسِرَةً، وَتَجَارِثَكَ بَائِرَةً،  
وَعَلَمْتُكَ مُعِينَ لَكَ عَلَى عِصَيَانِكَ، وَشَرِيكَ لَكَ فِي حُسْرَانِكَ، وَهُوَ كَبَائِعُ سَيْفُكَ مِنْ  
قَاطِعِ طَرِيبِكَ، كَمَا قَالَ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ أَعَانَ عَلَى مَعْصِيَةٍ وَلَوْ بَشَطَرَ كَلْمَةً،  
كَانَ شَرِيكًا لَهُ فِيهَا»<sup>(٤)</sup>.

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - أي: الاستفادة من المعلم وفي نسخة: (اقتناص العلم) بالنون ثم الصاد، أي: اصطياد فحيي  
شبه العلم بالصيد فيكون كل يحتاج إلى الحيلة والسياسة. (مراقي العبودية ص:٣).

(٣) - في نسخة: (من نفسك) بالخطاب. (مراقي العبودية ص:٣).

(٤) - لم أجده في مصادر التحرير بهذا النقوط. وإنما بلفظ: «من أعاد على قتل مؤمن بشطر كلمة،  
لقي الله عز وجل، مكتوب بين عينيه: آيسٌ من رحمة الله». أخرجه ابن ماجة (٢٦٢٠) عن أبي  
هريرة. ياستاد ضعيف. وانظر الجامع الصغير: (٨٤٩٧) بتحقيق شيخنا، وأخرجه البيهقي في السنن

وَعَنْ قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَالِمٌ لَمْ يَتَفَعَّلْهُ اللَّهُ بِعِلْمِهِ»<sup>(١)</sup>.

وَكَانَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَغُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ، وَقَلْبٌ لَا يَخْشَعُ، وَعَمَلٌ لَا يُرْفَعُ، وَدُعَاءٌ لَا يُسْمَعُ»<sup>(٢)</sup>.

وَعَنْ قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَرَرْتُ لِلَّيْلَةِ أَسْرِيَ بِي بِأَقْوَامٍ تُفْرَضُ شَفَاهُهُمْ بِمَقْارِنَصٍ مِنْ نَارٍ، فَقُلْتُ: مَنْ أَنْتُمْ؟ قَالُوا: كُنُّا نَأْمُرُ بِالْخَيْرِ وَلَا نَأْمُرُ، وَنَهَايَةً عَنِ الْشَّرِّ وَنَأْيَةً»<sup>(٣)</sup>.

فَيَالَّا يَا مِسْكِينُ أَنْ تُذَعِّنَ لِتَزْوِيرِهِ، (كِيدَلِيك)<sup>(٤)</sup> بِحَبْلٍ غُرُورٍ، فَرِيلٌ لِلْجَاهِلِ حَيْثُ لَمْ يَتَعْلَمْ سَرَّهُ وَآسِدَّهُ، وَرَوِيلٌ لِلْعِلْمِ حَيْثُ لَمْ يَعْمَلْ بِمَا عِلِّمَ أَنْفَ مَرْأَةٍ وَاعْلَمَ أَنَّ النَّاسَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ<sup>(٥)</sup> عَلَى ثَلَاثَةِ أَحْوَالٍ:

(١) - أخرجه الطبراني في الصغير (٥٠٨). والبيهقي في الشعب: (١٧٧٨) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

(٢) - أخرجه أحمد (٣٥٥) عن أنس رضي الله عنه. وفيه: (قول لا يسمع) بدل: (دعاء لا يسمع). وأخرجه الحاكم (١٤٠) عن ابن مسعود رضي الله عنه.

(٣) - أخرج أحمد (٣٨٠) رقم (١٢٨٥٦) عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مررت لليلة أسرى بي على قوم تفترض شفاههم بمقارنها من نار، قلت: ما هو لقاء؟ قال: هو لقاء خطباء أمتك من أهل الدنيا، كانوا يأمرون الناس بالخير وينسون أنفسهم وهم يطون الكتاب، أفلما يعقلون؟».

(٤) - في نسخة: (وتدي).

(٥) - في نسخة من المطبوع: (رحمك الله أأن).

(٦) - وذكر هنا في هذا المجال ما يكون سبباً في تقصير طالب العلم، وغير ما قبل في ذلك وجمع جميع تلك الأسباب الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٧١ - ٧٢): ولذلك أسباب فاسدة، وداعٍ واهية: فسها: أن يكون في النفس أغراض تختصر ب نوع من العلم، فيدعوه الغرض إلى قصد ذلك النوع، ويعدل عن مقدماته، ك الرجل يثر القضاء، ويتصدى للحكم، فيقصد من علم الفقه إلى أدب القاضي، وما يتعلّق به من الدعوى والبيانات. أو يحب الاتسام بالشهادة، فيعلم كتاب الشهادات،

وَهَا آنَا مُشَيْرٌ عَلَيْكَ بِيَدَيَةِ الْهَدَايَةِ لِتُحَرِّبَ بِهَا نَفْسَكَ، وَتَمْحِنَنَّ بِهَا قَلْبَكَ.  
فَإِنْ صَادَتْ قَلْبَكَ إِلَيْهَا مَا يَلِأُ، وَنَفْسَكَ بِهَا مُطَابِعَةٌ وَلَهَا قَابِلَةٌ، فَدُرُّوكَ التَّطْلُعُ<sup>(١)</sup> إِلَى الْنَّهَيَايَاتِ، وَالْتَّنَلَّعُ فِي بِحَارِ الْعُلُومِ.

وَإِنْ صَادَتْ قَلْبَكَ عِنْدَ مُواجِهَتِكَ إِيَاهَا بِهَا مُسَوْفًا، وَبِالْعَمَلِ يُمْقَضِيَاهَا مُمَاطِلًا، فَأَعْلَمُ (إِيَاهَا الْطَّالِبِ)<sup>(٢)</sup>: أَنْ نَفْسَكَ الْمَالِيَةُ إِلَى طَلَبِ الْعِلْمِ هِيَ الْقُلُوبُ الْأَمَارَةُ بِالسُّوءِ<sup>(٣)</sup>، وَقَدْ اتَّهَمَتْ مُطْبِعَةً لِلشَّيْطَانِ الْعَيْنِ، لِيُدَلِّلَكَ بِحَبْلٍ غُرُورٍ، فَيَسْتَدِرُ حُكْمَ بِمَكِينَتِهِ إِلَى غَمْرَةِ الْهَلَالِ<sup>(٤)</sup>، وَقَضَدَهُ أَنْ يُرُوجَ عَلَيْكَ الشَّرُّ فِي مَغْرِبِ الْحَيْرِ حَتَّى يُلْحِقَكَ بِالْأَنْحَسَرِنَ أَعْمَالًا<sup>(٥)</sup>، الَّذِينَ ضَلَّ سَعِيهِمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسِنُونَ أَنْهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا [الكهف: ١٠٤ - ١٠٣]. وَعِنْدَ ذَلِكَ يَتَلَوُ عَلَيْكَ الشَّيْطَانُ فَضُلُّ الْعِلْمِ وَدَرَجَةُ الْعِلْمَاءِ، وَمَا زَرَدَ فِيهِ مِنَ الْأَخْبَارِ وَالْأَكَارِ<sup>(٦)</sup>، وَيَلْهِيْكَ عَنْ قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ ازْدَادَ عِلْمًا وَلَمْ يَزِدْهُ هَذِي لَمْ يَزِدْهُ مِنَ اللَّهِ إِلَّا بُعْدًا»<sup>(٧)</sup>.

(١) - في المطبوع: (والتطلّع).

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - قال تعالى: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لِأَمَارَةٍ بِالسُّوءِ﴾ [يوسف: ٥٣].

(٤) - أي: شدّته.

(٥) - أي: الذين اتبعوا أنفسهم في عمل يرجون به فضلاً فتالوا هلاكاً.

(٦) - وهي أقوال الصحابة والتابعين. قال الربيع: العلماء سرج الأزماء فكل عالم مصباح زمانه يستضيء به أهل زمانه. (مراتي العبودية ص ٥).

(٧) - أخرجه الديلمي في الفردوس (٨٨٧) عن علي بن أبي طالب بلفظ: «من ازداد علماً لم يزدد في الدنيا زهدًا لم يزدد من الله عز وجل إلا بعده». وأورده البيوطني في الجامع الصغير (٨٤٢٣) بأساند ضعيف جداً. بتحقيق شيخنا. وأورده العجلوني في كشف المفاء: (٢٤٠٢) وقال: ... وقال السحاوي: وفي لفظ: «ثم ازداد للدنيا حباً ازداد من الله غبضاً». وانظره أيضاً في إعجاز السادة المثنين: (١٢٣ و ٤٧٨). والدرر المشتركة: (٤٤٥). وكنز العمال: (٢٩٠١٦). وختصر المقاصد الحسنة: (٩٩٣).

ويُنطَقُ باحتلال هذا التخيّل؛ لأنّه شيء لا يَقْرُمُ بِـنَوْهٍ. ولجهل ما يَتَدَبَّرُ به المُتَعَلِّمُ أَقْبَحُ مِنْ جَهْلٍ ما يَتَهَمُّهُ، إِلَيْهِ الْعَالَمُ، وَقَدْ قَالَ الشاعِرُ:

|                         |                          |
|-------------------------|--------------------------|
| يرقيك الصغير إلى الكبير | ترقّ إلى صغير الأمر حتى  |
| كبيراً بعد معرفة الصغير | يُقْرَأ بالتفكير في صغير |

ولهذا المعنى وأشباهه كان التعلم في الصغر أهونَ. روى مروان بن سالم، عن إسماعيل، عن أبي الدرداء، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مثلُ الذي يتعلم في صغرِ كالنتش على الحجر، والذِي يتعلَّم في كبرِ كالذِي يكتبُ على الماء». وقال علي بن أبي طالب سلام الله ورحمةه: قلبُ الحديث كالأراضي الخالية، ما ألقى فيها من شيءٍ قبلَه. وإنما كان كذلك؛ لأن الصغير أفرغَ قلبه، وأقبلَ شغلاً، وأيسَرَ تبدلًا، وأكثرَ تواضعاً. وقد قيل في منثور الحكم: المتواضع من طلاب العلم أكثرهم علماء، كما أن المكان المتخفظ أكثر البقاء عماً. فاما أن يكون الصغير أحيطَ من الكبير إذا عريَ من هذه الموضع، وأوسعَ منه إذا خلا من هذه القواطع، فلا. حُكى أن الأحنف بن قيس سمع رجلاً يقول: التعلم في الصغر كالنتش على الحجر. فقال الأحنف: الكبير أكثر عقلاً، ولكنه أشغلَ قلباً. ولعمري لقد فحصَ الأحنف عن المعنى وبينَه، وبينَه على العلة، لأن قواعط الكبير كثيرة؛ فعنها ما ذكرنا من الاستحياء، وقد قيل في منثور الحكم: من رقَ وجهه رقَ علمه. وقال الخليل بن أحمد: يرتع الجهلُ بين الحباءِ وإنكر في العلم. ومنها: وفُرُّ شهوانه، وتقبُّلُ أفكاره. وقد قال الشاعر:

سرفُ الهوى عن ذي الهوى عزيز إن الهوى ليس له تميز

ومنها: **الطوارق المزججة، والهموم المذهلة؛** وقد قيل في مشور الحكم: ألمْ قيد الحواس. وقال بعض البلّاغة: من بلغ أشده، لاقى من العيش أشدّه. ومنها: كثرة اشتغاله وترادف أحواله، حتى إنها تستوعب زمانه، وتستنفذ أيامه، فإذا كان ذا رئاسة أهله، وإن كان ذا معيشة قطعه، ولذلك قيل: تقفها قبل أن تسودوا. وقال بُزّرجهير: الشغل مجده، والفراغ مفسدة. فينبغي لطلاب العلم ألا يُيَّن في طلبه، ويتهدر الفرصة به، فربما شمع الزمان بما سمع، وضُمّ بما سمع ويتدارىء من العلم بأوله، ويأتكه من مدحنه، ولا يتناول بطلب مالا يضر جهله، فيمعنه ذلك من إدراك مالا يسعه جهله، فإن لكل علم فضلاً مذهلاً، وشيئاً مشغلاً، إن صرف الماء نفسه قطعه عما هو أهله منها.

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: العلم أكثر من أن يخصى، فخذلوا من كل شيء أحسنه. وقال المؤمنون: ما لم يكن من العلم بارعاً، فبغبون الصحف أولى به من قلوب الرجال. وقال بعض الحكماء: بترك مالا يعنيك تدرك ما يعنيك. ولا يعني أن يدعوه ذلك إلى ترك ما استصعب عليه، إشعاراً لنفسه أن ذلك من فضول علمه، وإعذاراً لها في ترك الاشتغال به؛ فإن ذلك مطية التركى، وعدُّ المقصرين،

نُلَمْ يَصِير مُوسُوماً بِجَهَل مَا يَعْنِي، فَإِذَا أَدْرَك ذَلِك ظَنْ أَنَّه قد حَازَ مِنَ الْعِلْم حُمُورَة، وَأَدْرَك مِنْهُ مُشَهُورَة، وَلَم يَرِدْ مَا يَقِنُ مِنْهُ إِلَّا غَامِضَة، طَلْبُهُ عَنَاءٌ، وَعَوْيَصَا، اسْتَخْرَاجُهُ فَنَاءٌ؛ لِقَصْرِهِ هَمَتْ عَلَى مَا يَعْنِي، وَلَكِنْ يَأْتِي بِهِ مُؤْمِنًا بِهِ، وَلَوْ نَصَحْ فَنَسَهُ لِعِلْمَ أَنَّ مَا تَرَكَ أَهْمَّ مَا أَدْرَكَ؛ لَأَنَّ بَعْضَ الْعِلْم مُرْتَبَطٌ بِعَيْنِي، وَلَكِنْ يَأْتِي مَنْ تَعَلَّمَ مَا قَبْلَهُ، وَلَا تَقْوِيمُ الْأَوْسَرِ إِلَّا بِأَوَالِّهَا، وَقَد يَصِيرْ قِيَامُ الْأَوَّلِيَّ بِأَنْفُسِهَا، فَيَصِيرْ طَلَبُ الْأَوْسَرِ بِزَرْكِ الْأَوَّلِيَّ، تَرْكًا لِلْأَوْسَرِ وَالْأَوَّلِيَّ؛ فَإِذَاً لَيْس يَعْرِي مِنْ لَوْمٍ، وَإِنْ كَانَ تَارِكُ الْأَكْلُ لَوْمًا. وَمِنْهَا: أَنْ يَجْبَ الْأَشْهَارُ بِالْعِلْمِ، إِمَّا لِتَكْسِيبٍ أَوْ لِتَجْمُلٍ، فَيَقْصِدُ مِنَ الْعِلْم مَا يَشْهَرُ بِهِ، مِنْ مَسَائِلِ الْجَدْلِ، وَطَرْيَقِ النَّظَرِ، وَيَتَعَاطِي عِلْمًا مَا اخْتَلَفَ فِيهِ، دُونَ مَا اتَّقَعَ عَلَيْهِ، لِيَنْتَظِرَ عَلَى الْخَلَافَ، وَهُوَ لَا يَعْرِفُ الرِّفَاقَ، وَرِجَادِ الْمُخْصُومِ، وَهُوَ لَا يَعْرِفُ مِنْهُمْ خَصْوصَاتِهِ.

وقد رأيت من هذه الطبقة عدداً قد تحققوا بالعلم تحقق المتكلمين، وانهieroوا به اشتئار المتحرّرين؛ إذا أخذوا في مناظرة المخصوص ظهر كلامهم، وإذا سلّلوا عن واضح مذهبهم ضلتْ أفهامهم؛ حتى إنهم ليحيطون في الجواب بخطب عشواء، فلا يظهر لهم صواب. ولا يتقرّر لهم حواب، ثم لا يرون ذلك تقاصاً، إذا ثقّلوا في الحالس كلاماً موصوفاً، ولفقوا على المخالف حجاجاً مألوفاً، وقد جهلوا من المذاهب ما يعلمه المبنىء، ويتداروه الناشيء، فهم دائمًا في لفظٍ مصلٍّ، أو غلطٍ مذلٍّ. ورأيت قوماً منهم يرون الاشتغال بالمنتهب تكلاً، والإستكثار منه خلافاً، وحاجي بغضهم عليه، فقال: لأن علم حافظ المنذهب مستورٌ، وعلم المناظر عليه مشهور. فقلت: كيف يكون علم حافظ المنذهب مستوراً وهو سريع الجواب، كثير الصواب؟ فقال: لأنه إن لم يُسأل سكت، فلم يعرف، والمناظر إن لم يُسأل سائل فغير. فقلت: أليس إذا سئل الحافظ فأصاب سائلاً فضلاً؟ قال: نعم. قلت: أفاليس إذا سئل المناظر فأخذوا بآراءه، وقد قيل: عند الامتحان يُكرم المرأة أو يهان؟ فأمسك عن جوابي، لأنه إن أنكر كابر العقول، ولو اعترض لزمه الحجة، والإمساك إذاعان، والسكوت رضا، ولأن ينقاد إلى الحق أولى من أن يستغفِرَ الباطل. وهذه طريقة من يقول: اعرفووني، وهو غير عُرُوفٍ ولا معروف، وبعيدٍ من لا يعرف العلم أن يعرف به. وقد قال زهير:

وَمَهْمَا تَكُونُ عِنْدَ أَمْرِيِّ مِنْ حُلْقَةٍ وَإِنْ حَالَهَا خَفْيَةٌ عَلَى النَّاسِ تُعْلَمُ  
وَمِنْ أَسْبَابِ التَّقْصِيرِ أَيْضًا: أَنْ يَغْفُلُ عَنِ التَّعْلِمِ فِي الصَّغْرِ، ثُمَّ يَشْتَغلُ بِهِ فِي الْكِبَرِ، فَيَسْتَحِي أَنْ  
يَبْتَدِئَ بِهِ الصَّغْرِ، وَيَسْتَكْفُ عنْ أَنْ يَسْأَلُهُ الْحَدِيثَ الْغَرِيرَ، فَيَبْدُأُ بِأَوَاخِرِ الْعِلُومِ وَأَطْرَافِهَا،  
وَيَهْتَمُ بِحَوْاشِبِهَا وَأَكْنَافِهَا، لِيَقْدِمَ عَلَى الصَّغْرِ الْمُبْتَدِئِ، وَيَسْأَلُ الْكِبَرَ الْمُنْتَهِيِّ، وَهَذَا مِنْ رَضِيَ بِخَدَاعِ  
نَفْسِهِ، وَقَعَ بِمَدَاهِنِهِ حَسْهُ؛ لَأَنْ مَعْقُولَهُ إِنْ أَحْسَنَ، وَمَعْقُولُ كُلِّ ذِي حَسْنٍ يَشْهُدُ بِفَسَادِ هَذَا الْتَّصْوِيرِ،

عاجلَةً أَجْلَهُ فَيْلَ التَّرْقِيَّةِ حِيفَ عَلَيْهِ مِنْ سُوءِ الْحَايَاةِ، وَأَضَافَ إِلَى الْعِلْمِ الْعَمَلَ، وَتَدَارَكَ مَا فَرَطَ فِيهِ مِنَ الْخَلَلِ، التَّحْقَقَ بِالْفَائِرِينَ، فَإِنَّ «الْتَّابِعَ مِنَ الدُّنْبِ كَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُ»<sup>(١)</sup>.

٢- وَرَجُلُ ثَالِثٍ اسْتَخْرَجَ عَلَيْهِ الشَّيْطَانُ، فَاتَّخَذَ عِلْمَهُ ذِرْعَةً إِلَى التَّكَاثُرِ بِالْمَالِ، وَالْتَّفَاقُرِ بِالْحَمَاءِ، وَالْتَّغَرُّ بِكَثْرَةِ الْأَتْبَاعِ، (وَ) يَدْخُلُ بِعِلْمِهِ كُلَّ مَدْخَلٍ، رَحَاءً لَنْ يَقْضِيَ مِنَ الدُّنْبِ وَطَرَهُ<sup>(٤)</sup>، وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ يُصْبِرُ فِي نَفْسِهِ أَنَّهُ عِنْدَ اللَّهِ<sup>(٥)</sup> لَاتِسَامِهِ (بِسَيِّمَةِ)<sup>(٦)</sup> الْعُلَمَاءِ، وَتَرَسُّبِهِ بِرُسُوبِهِ<sup>(٧)</sup> فِي السُّرِّيِّ وَالْمُنْتَطَقِ، مَعَ تَكَالِبِهِ عَلَى الدُّنْبِيَا ظَاهِرًا وَبَاطِلًا، فَهَذَا مِنَ الْهَالِكِيَّنَ، وَمِنَ الْحَمْقَى الْمَغْرُورِيَّنَ.

إِذ الرَّجَاءُ مُنْقَطِعٌ عَنْ تَوْبَتِهِ لَظِئْنَهُ أَنَّهُ مِنَ الْمُحْسِنِيَّنَ، وَهُوَ غَافِلٌ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: هُوَ إِلَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقْرُؤُنَ مَالًا تَعْفَلُونَ<sup>(٨)</sup> [الصف: ٢]. وَهُوَ مَنْ قَالَ فِيهِمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَنَا مِنْ غَيْرِ الدِّجَالِ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ مِنَ الدِّجَالِ»، فَقَبِيلٌ: (وَ)<sup>(٩)</sup> مَا هُوَ يَا رَسُولُ اللَّهِ؟ فَقَالَ: «عُلَمَاءُ السُّوءِ»<sup>(٩)</sup>، وَهَذَا لِأَنَّ الدِّجَالَ غَايَةُ الْإِضَالِ.

(١) - أخرجه ابن ماجة (٤٢٥٠) والبيهقي في السنن الكبرى: (١٥٤/١٠) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه.

(٢) - ما بين ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - أي: يذكر بعلمه مكرًا كثيرًا قال تعالى: هُوَ لَا تَعْنِدُوا إِنَّكُمْ دَحْلًا بِيَنْكُمْ [النحل: ٩٤].

(٤) - أي: حاجته.

(٥) - في نسخة: (مكان). قال الإمام محمد نسووي الحاوي (ص: ٧): قال شيخنا يوسف السبيلاوي: أي: عظامه وارتفاعه وهو مصدر مكن بضم الكاف كذا في المصاح وذكر الجوهري في فصل الكاف أن المكانة: يعني المنزلة وهو من كان وفي فصل الميم: يعني الاستقامة وهو من مكن.

(٦) - في نسخة: (بسملة).

(٧) - أي: بصورتهم.

(٨) - ما بين ( ) زيادة من نسخة.

(٩) - أخرج أحمد (١٤٥/٥) رقم (٢١٣٥٤) عن أبي ذر قال: كنت أمشي مع رسول صلى الله عليه وسلم فقال: «لغير الدجال أخوفي على أمري» قالها ثلاثة، قال: قلت: يا رسول الله، ما هذا الذي

١- رَجُلٌ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيَتَّجَهَ زَادَهُ إِلَى الْمَعَادِ، وَلَمْ يَقْصُدْ بِهِ إِلَّا وَجْهَ اللَّهِ وَالْمَدَارَ الْآخِرَةَ، فَهَذَا مِنَ الْفَارِزِيَّنَ<sup>(١)</sup>.

٢- وَرَجُلٌ طَلَبَ لِيَسْتَعِينَ بِهِ عَلَى حَيَاةِ الْعَاجِلَةِ، وَيَنَالَ بِهِ الْعِزَّةِ وَالْحَمَاءِ وَالْمَالِ، وَهُوَ عَالِمٌ بِذَلِكَ، مُسْتَشِّفٌ فِي قَبْلِهِ رَكَاكَةَ حَالِهِ، وَجَسَّهُ مَقْصِدِهِ<sup>(٢)</sup>، فَهَذَا مِنَ الْمُخَاطِرِيَّنَ فَإِنَّ

وَمِنْ أَحَدِ مَنِ الْعِلْمَ مَا تَسْهِلُ، وَتَرَكَ مِنْهُ مَا تَعْذِرُ، كَانَ كَالْقَنَاصِ، إِذَا امْتَنَعَ عَلَيْهِ الصِّيدُ تَرَكَهُ، فَلَا يَرْجِعُ إِلَى حَابِبِهِ، إِذَا لَمْ يَرِي الصِّيدَ إِلَّا مَتَّعَ، كَذَلِكَ الْعِلْمُ: طَلَبَهُ صَعْبٌ عَلَى مَجْهُلِهِ، سَهُلٌ عَلَى مَنْ عَلِمَهُ، لَأَنَّ مَعْنَيَهُ الَّتِي يَتَوَسَّلُ إِلَيْهَا مُسْتَوْدِعَةٌ فِي كَلَامِ مُتَرَجِّمِهِ عَنْهَا، وَكُلُّ كَلَامٍ مُسْتَعْمِلٍ فَهُوَ يَعْمَلُ لِغَطَّاً مَسْمُوعًا، وَمَعْنَى مَفْهُومًا؛ فَاللَّفْظُ كَلَامٌ يَعْقُلُ بِالسَّمْعِ، وَالْمَعْنَى تَحْتَ الْفَوْزِ يُفْهَمُ بِالْقَلْبِ. وَقَدْ قَالَ بَعْضُ الْحَكَمَاءِ: الْعِلْمُ مَطَالِعُهَا مِنْ ثَلَاثَةِ أُوْجَهٍ: قَلْبُ مُفْكِرٍ، وَلِسَانٌ مَعْبُرٌ، وَبَيَانٌ مَصْوَرٌ؛ فَإِذَا عَقَلَ الْكَلَامَ بِسَعْيِهِ فَهُمْ مَعْنَيَهُ بِقَبْلِهِ، وَإِذَا فَهَمُوا مَعْنَيَهُ، سَقَطَتْ عَنْهُ كُلُّكُلَّةٍ أَسْتَهْرَاجَهَا، وَبَقَى عَلَيْهِ مَعْنَى حَفْظِهَا وَاسْتَرْسَارِهَا؛ لَأَنَّ الْمَعْنَى شَوَّارِدٌ تَضُلُّ بِالْأَغْفَالِ، وَالْعِلْمُ وَحْشَيَّةٌ تَنْفَرُ بِالْأَرْسَالِ، فَإِذَا حَفَظُهَا بَعْدَ الْفَهْمِ أَنْسَتَ، وَإِذَا ذَاكَرَهَا بَعْدَ الْأَنْسِ رَسَتْ. وَقَدْ قَالَ بَعْضُ الْحَكَمَاءِ: مِنْ أَكْثَرِ الْمَذَاكِرَةِ بِالْعِلْمِ لَمْ يَنْسَ مَا عَلِمَ، وَاسْتَفَادَ مَا لَمْ يَعْلَمْ. وَقَالَ الشَّاعِرُ:

إِذَا لَمْ يُذَاكِرْ ذُرِّ الْعِلْمِ بِعِلْمِهِ وَلَمْ يَسْتَفِدْ عِلْمًا نَسِيَّ مَا تَعْلَمَا

فَكُمْ جَامِعُ الْكِتَبِ فِي كُلِّ مَنْهَبٍ يُرِيدُ مَعَ الْأَيَّامِ فِي جَمِيعِ عَمَى

(١) - أي: الناجين من عذاب الله تعالى اللاحقين بالخير. وعلامة عالم الآخرة وهي: عدم طلب الدنيا بالعلم وكون قصده بالإشتغال بالعلوم نيل سعادة الآخرة فيكون معتبراً بعلم الباطن ساتساً لقلبه بمحاجنة النفس وكون اعتماده في العلوم على اتباع صاحب الشرعية صلى الله عليه وسلم في أقواله وأفعاله. وعلامة عدم طلب الدنيا بالعلم، أن يكون أول عامل بالأمر ومحتب للنهي وأن يكون محظياً ترهه مطعم ومسكن وملبس وأن يكون متعزاً منقبضاً عن خالطة السلطان إلا النصح له أو لزيد مظالم إلى أربابها أو للشفاعة في مرضاته الله تعالى وأن لا يكون مسارعاً إلى الفتوى كأن يبدل على من هو أعلم منه. (مراقي العبودية ص: ٦).

(٢) - أي: مقصوده.

وَإِيَّاكُمْ إِنَّمَا تَكُونُ مِنَ الْفَرِيقِ الظَّالِمِ، فَتَهْلِكُ هَلَكًا لَا يُرْجِعُ مَعْهُ فَلَاحَكُ، وَلَا  
يُنْتَهِ صَلَاحُكُ.

فَإِنْ قُلْتَ: فَمَا بِدَائِيَةُ الْهَدَايَا لَا حَرْبٌ بِهَا نَفْسِي؟  
فَأَعْلَمُ: أَنَّ بِدَائِيَتَهَا ظَاهِرَةُ التَّقْوَى، وَبِهَا يَهَا بَاطِلَةُ التَّقْوَى. فَلَا عَاقِبَةَ إِلَّا بِالْتَّقْوَى، وَلَا  
هَدَايَا إِلَّا لِلْمُتُقْنِينَ.

وَالْتَّقْوَى: عِبَارَةٌ عَنِ الْمُتَشَابِلِ أَوْ امْرَأِ اللَّهِ تَعَالَى وَاجْتِنَابِ نَرَاهِيهِ، فَهُمَا يَسْمَانُونَ  
وَهَا أَنَا أُثِيرُ عَلَيْكَ (بِحَمْلِ)<sup>(١)</sup> مُخْصَّرَةٍ مِنْ ظَاهِرِ عِنْمِ التَّقْوَى فِي الْقَسْمَيْنِ حَمِيمًا.  
وَالْحُقْقُ يَوْمَ قِسْمًا ثَالِثًا يُصِيرُ هَذَا الْكِتَابُ حَاجِمًا مُغْنِيًّا. وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ<sup>(٢)</sup>.

وَمِثْلُ هَذَا: الْعَالَمُ وَإِنْ صَرَفَ النَّاسَ عَنِ الدِّينِ بِلِسَانِهِ وَمَقَالِهِ، فَهُوَ دَاعٌ لَهُمْ إِلَيْهَا  
بِأَعْمَالِهِ وَأَحْوَالِهِ، وَلِسَانُ الْحَالِ (أَنْطَقُ)<sup>(٣)</sup> مِنْ لِسَانِ الْمُقَالِ، وَطَيَّابُ النَّاسِ إِلَيْهِ  
(الْمُسَاعِدَةِ)<sup>(٤)</sup> فِي الْأَعْمَالِ أَمْلِيُّ (إِلَيْهَا مِنْ)<sup>(٥)</sup> الْمُتَبَاعَةِ فِي الْأَقْوَالِ.  
فَمَا أَفْسَدَهُ هَذَا الْمَعْرُورُ بِأَعْمَالِهِ أَكْثَرُ مِمَّا أَصْلَحَهُ بِأَفْوَالِهِ، إِذَا لَا يَسْتَحْجِرُ إِلَيْهِ الْجَاهِلُ  
عَلَى الرُّغْبَةِ فِي الدِّينِ إِلَّا بِاسْتِجْرَاءِ الْعُلَمَاءِ، فَقَدْ صَارَ عِلْمُهُ سَبِيلًا لِجُرْأَةِ عِبَادَةِ اللَّهِ عَلَى  
مَعَاصِيهِ، وَنَفْسُهُ الْجَاهِلَةُ مُدْلِلَةٌ<sup>(٦)</sup> مَعَ ذَلِكَ تُعْنَيْهُ<sup>(٧)</sup> وَتُرْجِحُهُ<sup>(٨)</sup>، وَتَدْعُوهُ إِلَى أَنْ يَمْنَعَ عَلَى  
اللَّهِ بِعِلْمِهِ، وَتُخْيِلَ إِلَيْهِ نَفْسَهُ اللَّهُ خَيْرٌ مِنْ كَثِيرٍ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ.  
فَكَنْ إِلَيْهَا الْطَالِبُ مِنَ الْفَرِيقِ الْأَوَّلِ. وَاحْذَرْ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْفَرِيقِ الْآخِرِ، فَكَمْ<sup>(٩)</sup> مِنْ  
مُسَوِّفٍ عَاجِلَةً الْأَجْلِ قَبْلَ التَّوْبَةِ فَخَسِيرٌ<sup>(١٠)</sup>.

غير الدجال أحقوك على أمتلك؟ قال: «أئمة مصلين». وقال الهيشي في جمجم الزوابد (٩٢١٢): رواه  
أحمد، وفيه: ابن هبعة، وحديثه حسن، وفيه ضعف، وبقية رجاله ثقات.

وأنحرج الطبراني في الكبير (٧٦٥٣) عن أبي أمامة أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:  
«لست أحاف على أئمَّي جوعاً يقتلهم ولا عدواً يهاتهم ولكن أحاف على أئمَّة مصلين، إن  
أطاعوهم فتوههم، وإن عصوهم قتلواهم». قال الهيشي في جمجم الزوابد (٩٢١٨): رواه الطبراني، وفيه  
من لم أعرفه. وقال شيخنا في تحقيقه للمجمع: وكل رجاله مترجمون، وفيه: عبد الله بن رجاء الشامي،  
قال أبو حاتم: مجھول. وأبو عبد الله مربيع: وثقة ابن حبان وبقية رجاله ثقات.

(١) - في نسخة: (أفضل). أي: أوضح.

(٢) - في نسخة: (المشاركة).

(٣) - في نسخة: (منها إلى).

(٤) - والمدللة: بضم الميم وكسر الدال من أدل بهمزة الصبرورة كما في الصحاح ومعنى ذلك: أن  
النفس صارت دلالة، أي: ملاعبة مع صاحبها. (مرافي العبودية ص ٨).

(٥) - أي: تأمره النفس بأن يمتنع ما بعد حصوله كالمجننة والثواب العظيم.

(٦) - أي: تأمره نفسه بأن يتزوج ما سهل حصوله كالمصال وكترة الأتباع.

(٧) - الفاء للتعميل، أي: لأن كثيراً.

(٨) - أي: ضل وهلك. ويجوز بالحاء المهملة بمعنى: حزن وندم في الآمرة فلم ينفعه الندم.

(١) - في نسخة: (جملة).

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

## القسم لأول في الطاعات

اعلم: أنَّ أَوَامِرَ اللَّهِ تَعَالَى: فَرَاضَ وَنَوْافِلُ.

فَإِنْفَرْضُ: رَأْسُ الْمَالِ، وَهُوَ أَصْلُ التِّحْجَةِ، وَبِهِ تَحْصُلُ التِّحْجَةُ.

وَالنَّفْلُ: هُوَ الرِّيقُ، وَبِهِ الْفَرْزُ (بِالدَّرَجَاتِ)<sup>(١)</sup>. قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَقُولُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: مَا تَقْرَبَ إِلَيَّ الْمُتَقْرِبُونَ بِمَثْلِ أَدَاءِ مَا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِمْ، وَلَا يَزَالُ الْعَبْدُ يَتَقْرَبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ<sup>(٢)</sup> حَتَّى أَحْبَهَهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتَهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْصِرُ بِهِ، وَلِسَانَهُ الَّذِي يَنْطَلِقُ بِهِ، وَسَدَّهُ الَّذِي يَنْطَشِرُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّذِي يَمْشِي بِهَا<sup>(٣)</sup>.

وَلَنْ تَصِلْ إِلَيْهَا الطُّلَابُ إِلَى الْقِيَامِ بِأَوَامِرِ اللَّهِ تَعَالَى، إِلَّا بِمُرَاكِبَةِ قَبْلَكَ وَحَوْرَاجِكَ، فِي لَحْظَاتِكَ وَأَنْفَاسِكَ، مِنْ حِينْ تُصْبِحُ إِلَيْهِ حِينْ تُنْفِسِي.

فَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى مُطْلِعٌ عَلَى ضَمْبِرِكَ، وَمُشْرِفٌ عَلَى ظَاهِرِكَ وَبَاطِلِكَ، وَمُحِيطٌ بِحَمْيَنِ لَحْظَاتِكَ وَخَطْرَاتِكَ، وَخَطَوَاتِكَ، وَسَائِرِ سَكَنَاتِكَ وَحَرَكَاتِكَ، وَأَنْكَ فِي

(١) - في نسخة: (في الدرجات).

(٢) - قال الإمام محمد نوري الجاوي (ص ٨ - ٩): والمراد بالنواقل هي: النواقل الواقعة من أدي الفرائض لا من ترك شيئاً منها كما قال بعض الأكابر: من شغله الفرض عن النفل فهو مغدور، ومن شغله النفل عن الفرض فهو مغور.

(٣) - قال الإمام محمد نوري الجاوي (ص ٩): والحاصل: أن من اجتهد بالتقرب إلى الله تعالى بالفرائض ثم بالنواقل قوله الله تعالى إليه ورقاه من درجة الإيمان إلى درجة الإحسان فليس ببعد الله تعالى على الحضور والشوق إليه تعالى حتى يصير مشاهداً له تعالى بعين الصيرة فكانه يراه تعالى فحيثما يمتنع قلبه بمعرفته وبعثه ثم لا تزال عبته تزداد حتى لا يقع في قلبه غيرها فلا تستطيع حوارمه أن تبعث إلا بعاقفة ما في قلبه وهذا هو الذي يقال فيه: لم يقع في قلبه إلا الله، أي: معرفته وبعثه وذكره.

مُخَاطَبِكَ وَخَلْوَاتِكَ مُشَرَّدَةٍ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَلَا يَسْكُنُ فِي الْمُلْكِ وَالْمَلَكُوتِ سَاكِنٌ، وَلَا يَحْرَكُ مُتَحَرِّكٌ إِلَّا وَجَارُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مُطْلِعٌ عَلَيْهِ: (يَعْلَمُ حَائِنَةَ الْأَعْيُنِ)<sup>(٤)</sup> وَمَا تُحْنِي الصُّدُورُ<sup>(٥)</sup> [غافر: ١٩]. (يَعْلَمُ أَسْرَ وَأَحْفَى)<sup>(٦)</sup> [طه: ٧].

فَتَادَبَ إِلَيْهَا الْعِسْكِيرُ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ تَعَالَى تَادَبَ الْعَبْدَ الْذَّلِيلَ الْمُذْنِبِ فِي حَضْرَةِ الْمُلْكِ الْجَبَارِ الْقَهَّارِ.

وَاجْتَهَدَ أَنْ لَا يَرَكَ مَوْلَاكَ حَيْثُ نَهَاكَ، وَلَا يَقْنِدَكَ حَيْثُ أَمْرَكَ، وَلَنْ تَقْبِرْ عَلَى ذَلِكَ إِلَّا بَأْنَ تُوَرَّعَ أَوْفَاتِكَ، وَتُرْتَبَ أُورَادَكَ مِنْ مَسَايِّكَ، فَاصْنُعْ إِلَيْهِ مَا يُلْقِي إِلَيْكَ مِنْ أَوَامِرِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْكَ مِنْ حِينِ تَشْيَقِطُ مِنْ مَسَامِكَ إِلَيْهِ وَقْتُ رُجُوعِكَ إِلَيْهِ مَضْجَعَكَ.

### (فصل في) <sup>(٢)</sup>آدَابُ الْاسْتِيقَاظِ مِنَ النَّوْمِ

فِإِذَا اسْتَيقَظْتَ مِنَ النَّوْمِ، فَاجْتَهَدْ أَنْ تَسْتَيقَظْ قَبْلَ طُلُرِعِ الْفَجْرِ، وَلِكُنْ أَوْلُ مَا يَحْرِي عَلَى قَبْلِكَ وَلِسَائِلِكَ ذِكْرُ اللَّهِ تَعَالَى، فَقُلْ إِنْدَ ذَلِكَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَحْبَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ النُّسُورُ»<sup>(٣)</sup>، أَصْبَحْنَا وَأَصْبَحَ الْمُلْكُ اللَّهُ، وَالْعَظَمَةُ<sup>(٤)</sup> وَالسُّلْطَانُ اللَّهُ، وَالْعِزَّةُ

(١) - أي: عيانتها التي هي أخفى ما يقع من أفعال الظاهر وهو الإشارة بالعين كذا قاله الشرببي. ويصبح أن يكون ذلك من إضافة الصفة للموصوف، أي: العين الخاثنة بمسارتها النظر إلى مالا يحمل. (مراتي العبودية ص ٩).

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - أخرج البخاري (٢٦٣١٢ و ٦٣٤ و ٦٣٢٤ و ٦٣٩٤) والترمذى (٣٤١٣) وأبو داود عن حديثه وعن أبي ذر رضي الله عنهما.

(٤) - أخرج ابن السنى في عمل اليوم والليلة (٣٨) عن عبد الله بن أبي أوفى رضي الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أُبْسِحَ قال: «أَصْبَحْنَا وَأَصْبَحَ الْمُلْكُ اللَّهُ عَزْ وَجْلَهُ

## [آدابُ اللباس]

فَإِذَا لَيْسَتِ ثِيَابُكَ فَانْبُرْ بِهِ امْتِنَانٍ أَوْ أَمْرَأَ اللَّهِ تَعَالَى فِي سُرْ عَوْرَتِكَ، وَاحْذَرْ أَنْ يَكُونَ قَصْدُكَ مِنْ ثِيَابِكَ مُرَاءَةَ الْخَلْقِ فَخَسَرَ<sup>(١)</sup>.

## آدابُ دُخُولِ الْخَلَاءِ

فَإِذَا قَصَدْتَ بَيْتَ الْمَاءِ لِقَضَاءِ الْحَاجَةِ، فَقَدِمْ فِي الدُّخُولِ رِجْلَكَ الْيُسْرَى، وَفِي الْخُرُوجِ رِجْلَكَ الْيُمْنَى<sup>(٢)</sup>، وَلَا تَسْتَعْجِبْ شَيْئًا عَلَيْهِ اسْمُ اللَّهِ تَعَالَى وَرَسُولُهُ، وَلَا تَدْخُلْ حَاسِبَ الرَّأْسِ<sup>(٣)</sup> وَلَا حَافِيَ الْقَدَمَيْنِ.

وَقُلْ عِنْدَ الدُّخُولِ: «بِسْمِ اللَّهِ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الرُّجُسِ التَّجِسِ، الْغَيْثِ الْمُخِبِّثِ، الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ»<sup>(٤)</sup>.

وَعِنْدَ الْخُرُوجِ: «غُفْرَانَكَ<sup>(٥)</sup>، الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنِّي مَا يُؤْذِنِي وَأَنْقَى عَلَيَّ مَا يُنْفَعِنِي»<sup>(٦)</sup>.

(١) - أي: فنهلك.

(٢) - ومثل بيت الماء كل ما ليس شريفاً ولو خرج من مستقدر إلى مستقدر قدم يساره كذا أفادني الوناني. (مراتي العبودية ص ١١).

(٣) - قال ابن قدامة في المغني (٢٢٦/١): ويستحب أن يغطي رأسه، لأن ذلك يروى عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه.

أخرج أبو نعيم في الحلبة (١٨٢/٢) عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل الحلاء غطى رأسه.

(٤) - أخرجه ابن ماجة (٢٩٩) عن أبي أمامة رضي الله عنه.

وَالْقَدْرَةُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، أَصْبَحَنَا عَلَى فِطْرَةِ الْإِسْلَامِ وَعَلَى كَلِمَةِ الْإِخْلَاصِ وَعَلَى دِينِ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَعَلَى مَلَةِ أَبِيَّنَا إِبْرَاهِيمَ حَيْفَا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ<sup>(٧)</sup>، اللَّهُمَّ بِكَ أَصْبَحْنَا، وَبِكَ أَمْسَيْنَا، وَبِكَ نَحْيَا، وَبِكَ نَمُوتُ، وَإِلَيْكَ الْشُّورَ<sup>(٨)</sup>، اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ أَنْ تَبْعَثَنَا فِي هَذَا الْيَوْمِ إِلَى كُلِّ حَيْنٍ، وَتَعُوذُ بِكَ أَنْ تَجْنَحْ فِيهِ سُوءًا، أَوْ تَجْرِي إِلَى مُسْلِمٍ<sup>(٩)</sup> أَوْ يَجْرِي أَحَدًا إِلَيْنَا، نَسْأَلُكَ حَيْرَ هَذَا الْيَوْمِ، وَحَيْرَ مَا فِيهِ، وَتَعُوذُ بِكَ مِنْ شُرِّ هَذَا الْيَوْمِ، وَشُرِّ مَا فِيهِ<sup>(١٠)</sup>.

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ الْكَبِيرِ وَالْعَظَمَةُ لَهُ، وَالْخَلْقُ وَالْأَمْرُ وَاللَّيلُ وَالنَّهَارُ، وَمَا سَكَنَ فِيهِمَا اللَّهُ تَعَالَى، اللَّهُمَّ أَعْلَمُ أُولَوْهَا النَّهَارَ صَلَاحًا، وَأَوْسَطَهُ خَاجَةً، وَأَحْرَجَهُ فَلَاحَةً، يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ».

(١) - أخرج ابن السنى في عمل اليوم والليلة (٣٤) والناسى في عمل اليوم والليلة (١٢ و ٣٢ و ٣٤) والدارمي (٢٦٩١) عن عبد الرحمن بن أبي زيد رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أصبح قال: «أصبحنا على فطرة الإسلام وكلمة الإخلاص، ودين نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وعلى ملة أبينا إبراهيم صلى الله عليه وسلم حيفا مسلماً وما أنا من المشركين».

(٢) - أخرجه الترمذى (٣٣٨٨) وأبو داود (٥٠٦٨) وابن ماجة (٣٨٦٨) والبخارى في الأدب المفرد (١١٩٩) وابن السنى في عمل اليوم والليلة (٣٥). عن أبي هريرة رضي الله عنه.

(٣) - أخرج أبو داود (٥٠٧٣) عن أبي مالك قال: قالوا: يا رسول الله حدثنا بكلمة نقولها إذا أصبحنا وأمسينا وأضطجعنا، فأمرهم أن يقولوا: اللهم فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة أنت رب كل شيء والملائكة يشهدون أنك لا إله إلا أنت، فإنما نعوذ بك من شر أنفسنا ومن شر الشيطان الرجيم وشركه، وأن تغفر سوءاً أو تحرر إلى مسلم».

(٤) - أخرج مسلم (٢٧٢٣) والترمذى (٣٣٨٧) وأبو داود (٥٠٧١) والناسى في عمل اليوم والليلة (٢٣ و ٥٧٣) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أمسى قال: «أمسينا وأمسى الملك... له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر، رب أسائلك حير ما في هذه الليلة وخير ما بعدها، وأعوذ بك من شر ما في هذه الليلة وشر ما بعدها، رب أعوذ بك من الكسل والهضم وسوء الكفر، رب أعوذ بك من عذاب في النار، وعذاب في القبر، وإذا أصبح قال ذلك أيضاً».

وَجَدَتْهُ<sup>(١)</sup> ، وَلَا تَكْشِفَ عَرْتَكَ قَبْلَ الْأَنْتَهَى إِلَى مَوْضِعِ الْجَلْوْسِ ، وَلَا تَسْتَقِلُ النَّسْمُ  
وَالْفَمْرُ<sup>(٢)</sup> ، وَلَا تَسْتَقِلُ النَّيْلَةَ وَلَا تَسْتَدِيرُهَا<sup>(٣)</sup> ، وَلَا<sup>(٤)</sup> فِي مُحَدَّثِ  
النَّاسِ<sup>(٥)</sup> ، وَلَا تَكُونُ فِي الْمَاءِ أَرْكِيدٌ<sup>(٦)</sup> (وَنَحْتَ)<sup>(٧)</sup> الشَّجَرَةُ الْمُشَبَّرَةُ<sup>(٨)</sup> ، وَلَا فِي الْخَمْرِ<sup>(٩)</sup> ،

وَأَخْرَجَ النَّسَائِيُّ (١٧/١ و١٨) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي قَرَادٍ قَالَ: حَرَجَتْ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الْخَلَاءِ، فَكَانَ إِذَا أَرَادَ الْحَاجَةَ أَبْعَدَ.

(١) - أَخْرَجَ مُسْلِمٌ (٣٤٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حَافَرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَرْدَفْنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ خَلْفَهُ، فَأَسْرَى إِلَيْيَِي حَدِيثًا لَا أَحْدَثَ بِهِ أَحَدًا مِنَ النَّاسِ، وَكَانَ أَحَبُّ مَا اسْتَرَّ بِهِ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَحَاجَتِهِ هُدُوفٌ أَوْ حَادِثَتْ خَلْلِ.

(٢) - قَالَ الْإِمَامُ التَّوْرِيُّ فِي الْمُجْمُوعِ (١٠/٣١): أَنَّ الْحَدِيثَ الْمُسْتَأْنَسُ بِهِ فِي هَذَا ضَعِيفٌ، بِلْ هُوَ  
بَاطِلٌ، وَأَنَّ الصَّحِيفَ الْمُشْهُورَ: أَنَّ يَكْرَهُ الْاِسْتِبْدَارَ.

(٣) - أَخْرَجَ الْبَحَارِيُّ (٤٤) وَمُسْلِمٌ (٢٦٤) عَنْ أَبِي أُبْرُو الْأَنْصَارِيِّ قَالَ: أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
عَلِيهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِذَا أَتَيْتُمُ الْغَاطِطَ فَلَا تَسْتَقِلُوْلُ الْقَبْلَةَ وَلَا تَسْتَدِيرُوهَا بِبَوْلٍ وَلَا غَاطِطٍ، وَلَكُنْ شَرَقاً أَوْ  
غَربَيَاً».

(٤) - فِي نَسْخَةٍ: (تَبِيل).

(٥) - أَخْرَجَ مُسْلِمٌ (٢٦) وَأَبْرُو دَادِرَ (٢٥) عَنْ أَبِي هَرِيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ: «اتَّقُوا الْلَّاعِنِينَ، قِيلَ: وَمَا الْلَّاعِنَانِ؟ قَالَ: الَّذِي يَنْخُلُ فِي طَرِيقِ النَّاسِ أَوْ ظَلَمُهُمْ».

(٦) - أَخْرَجَ النَّسَائِيُّ (٣٤) عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
نَهَى أَنْ يَبَالَ فِي الْمَاءِ الرَّاكِدِ.

قَالَ الْإِمَامُ التَّوْرِيُّ: وَيَنْبَغِي أَنْ يَحْرِمَ الْبَوْلُ فِي الْمَاءِ الْقَلِيلِ جَارِيًّا أَوْ رَاكِدًا، وَفِي الْكَثِيرِ الْأُولَى احْتَابِهِ.  
(٧) - فِي نَسْخَةٍ: (وَلَا نَحْتَ).

(٨) - ذَكَرَ الْبَهِيْشِيُّ فِي الْمُجْمُوعِ (١٠٠٠) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ قَالَ: نَهَرُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ أَنْ يَنْخُلُ الرَّجُلُ ثَمَنْ شَجَرَةً مُثَرَّةً أَوْ عَلَى ضَفَّةِ نَهْرٍ جَارٍ. وَقَالَ: رَوَاهُ الطَّيْرَانِيُّ فِي الْأَوْسَطِ وَفِي  
الْكَبِيرِ الشَّطَرِ الْأَعْيُّرِ. وَفِيهِ: فَرَاتُ بْنُ السَّابِقِ وَهُوَ مُتَرَوِّكُ الْحَدِيثِ.

(٩) - وَأَلْخَقُوا بِهِ السَّرَّبَ بِفَتْحِ السَّبِيلِ وَالرَّاءِ وَهُوَ الشَّقُّ الْمُسْتَطِيلُ، لَمْ قِيلْ إِنْ ذَلِكَ مُسْكِنُ الْجَنِّ،  
وَأَنَّهُمْ قَتَلُوا سَعْدَ بْنَ عَبَادَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لَمَا بَالَ فِيهِ. (مَرَاقِي الْعِبُودِيَّةِ ص١٢).

وَيَنْبَغِي أَنْ تُعَذَّبَ النَّبِيلُ<sup>(١)</sup> قَبْلَ قَنَاءِ الْحَاجَةِ، وَأَنْ لَا تَسْتَتِحِي بِالْمَاءِ فِي مَرْضِعِ قَضَاءِ  
الْحَاجَةِ، وَأَنْ تَسْتَرِيَّهُ مِنَ النَّرْ بِالْتَّسْخُنِ وَالنَّرِ ثَلَاثَةً<sup>(٢)</sup>، وَيَأْمُرُ كَلِيلَ الْيَدِ الْيُسْرَى عَلَى أَسْفَلِ  
الْقَضْبِيبِ، وَإِنْ كَنْتَ فِي الصَّحْرَاءِ فَابْعُدْ عَنْ عَيْنَيِ النَّاطِرِيْنَ<sup>(٣)</sup>، وَأَسْتَرِيْ بِيَثَنِيِّ إِنْ

(٤) - أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٦٨٦) وَالْدَّارِمِيُّ (٦٨٦) وَالْبَخَارِيُّ فِي الْأَدَبِ الْمُقْرَدِ (٦٩٣) وَابْنُ مَاجَةَ  
(٣٠٠). وَالْتَّرمِذِيُّ (٧٢) وَالنَّسَائِيُّ فِي عَمَلِ الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ (٧٩) وَ(٩٠) مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ  
عَنْهَا.

(٥) - أَخْرَجَ ابْنَ مَاجَةَ (٣٠١) بِإِسْنَادِ ضَعِيفٍ عَنْ أَبِي مَالِكٍ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ إِذَا حَرَجَ مِنَ الْخَلَاءِ قَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَمْهَبَ عَنِ الْأَذَى وَعَافَنِي».

(٦) - قَالَ ابْنُ حَمْرَيْرَ فِي تَلْخِيصِ الْحَبِيرِ (١١٨/١) حَدِيثٌ: رَوَى أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:  
«اتَّقُوا الْمُلَاعِنَ، وَأَعْدُوا النَّبِيلَ». عَبْدُ الرَّزَاقِ، عَنْ ابْنِ حَرْبِيْعَةِ، عَنِ الشَّعْبِيِّ مَرْسَلًا. وَرَوَاهُ أَبْرُو عَبِيدُ  
وَجَهَ آخَرَ، عَنِ الشَّعْبِيِّ، عَنْ مَنْ سَمِعَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَإِسْنَادُهُ ضَعِيفٌ. وَرَوَاهُ ابْنُ حَاتِمَ  
فِي الْعَلَلِ مِنْ حَدِيثِ سَرَاقَةَ مَرْفُوعًا، وَصَحَّحَ أَبُوهُ وَقَفَهُ.  
تَبَيْبِيُّ: قَالَ الْحَطَابِيُّ: وَالْتَّبِيلُ بِضَمِّ النُّونِ وَفَتْحِهِ وَأَكْثَرُ الرُّوَاةِ يَرْبُوُنَاهُ بِالْفَتْحِ، وَالضَّمِّ أَحْسُودُ، وَهِيَ  
الْأَسْجَارُ الصَّغَارُ الَّتِي يَسْتَحْجِيَ بِهَا.

أَخْرَجَ ابْنُ أَبِي حَاتِمَ فِي عَلَلِ الْحَدِيثِ (٣٦/١ - ٣٧) قَالَ: سَأَلَ أَنَّهُ عَنْ حَدِيثِ رَوَاهُ أَحْمَدُ بْنَ  
ثَابَتَ فَرُوْيَيْ، عَنْ عَبْدِ الرَّزَاقِ، عَنْ مَعْرِمٍ، عَنْ سَمَّاَكِ بْنِ الْفَضْلِ، عَنْ أَبِي رَشْدِينَ الْحَنْدِيِّ، عَنْ سَرَاقَةَ بْنِ  
مَالِكٍ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِذَا أَتَدْكُمُ الْغَاطِطَ فَلَا تَسْتَقِلُ الْقَبْلَةَ وَاتَّقُوا مَحَالِسَ الْغَنِينَ  
وَالْكَلْلَ وَالْمَاءِ وَقَارَعَةَ الْطَّرِيقِ وَاسْتَمْحِرُوهَا الرَّبِيعَ وَاسْتَبِشُوهَا عَلَى سَوْفَكِمْ وَأَعْدُوا النَّبِيلَ». قَالَ أَبُوبَيْهِ: أَنَّ مَا  
يَرْبُوْنَهُ مَوْقُوفٌ وَأَسْنَدَهُ عَبْدُ الرَّزَاقَ بِأَخْرَجَةٍ.

(٧) - وَكِيفِيَّةُ النَّزَرِ: أَنْ يَسْمَعَ يَسْرَاهُ مِنْ دِبْرِهِ إِلَى رَأْسِ ذَكْرِهِ وَيَعْيَدُ بِلَطْفٍ لِيَخْرُجَ مَا بَقَى إِنْ  
كَانَ، وَيَكْوُنُ ذَلِكَ بِالْإِبْهَامِ وَالْمَسْيَحَةِ لِأَنَّهُ يَمْكُنُ بِهِمَا مِنَ الْإِحْاطَةِ بِالذَّكْرِ وَتَضَعُّ الْمَرْأَةُ أَصْبَعُ بِهَا  
الْيُسْرَى عَلَى عَانِتَهَا كَذَا نَقْلَهُ الْبَحِيرِيُّ عَنْ شَرْحِ الرَّوْضَ لِشَيْخِ الْإِسْلَامِ لَكِنْ مَرَادُهُ بِالنَّزَرِ هَذَا: مَدِ  
الْذَّكْرِ بِلَطْفٍ. (مَرَاقِي الْعِبُودِيَّةِ ص١١).

(٨) - أَخْرَجَ الْتَّرمِذِيُّ (٢٠) عَنْ مَعْرِيْةَ بْنِ شَعْبَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَنْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سَفَرٍ، فَأَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَاجَتَهُ، وَأَبْعَدَ فِي الْمَذْهَبِ.

فالملاء أفضل، وإن اقتصرت على الحجر، فعليك أن تستعمل ثلاثة أحجار طاهرة متشففة للعين تمسح بها محل النجور، بحيث لا تتقلل التجاًس عن موضعها، وكذلك تمسح القضيب في ثلاثة مواضع من حجر، فإن لم يحصل الإنقاء بثلاثة، فتم خمسة أو سبعة، إلى أن يُنقى بالإيتار، بالإيتار مُستحب، والإنقاء واجب، ولا تستحب إلا باليد اليسرى. وقل عند الفراغ من الاستنجاء: «اللهم طهر قلبي من النفاق، واحصن فرجي من الفواحش»<sup>(١)</sup>. وأدلك بذلك بعد تمام الاستنجاء بالأرض أو بحائط ثم أغسلها.

وذكر الهيثمي في جمجم الزواد (١٠١٥) عن عمر قال: ما بلت قائمًا منذ أسلمت. قال: رواه البزار ورواه ثقات.

وقال ابن قدامة في المغني (٢٢٣/١): وكان سعد بن إبراهيم لا يميز شهادة من بال قائمًا. (٦) - في نسخة: (عند الضرورة).

(١) - قال العراقي في المغني عن حمل الأسفار (١٣٢/٣): وقع في نسخ الإحياء عن أبي سعيد وإثنا عشر عن أم عبد كذا رواه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٢٦٨/٥) دون قوله: «وفرجي من الزنا وعلمي من الرباء وعني من الحبانية». والزيدي في إتحاف السادة المتقين (٥١٤/٧) ومشكاة المصايح للثوري (٢٥٠١) وقال: رواه البيهقي في الدعوات الكبير. وانظره في الدر المشور (٣٤٩/٥).

وأخذَ الأرضَ الصُّلبةَ ومَهَبَ الرِّيحِ<sup>(١)</sup> اخْتِرَا مِنْ الرَّشَاشِ<sup>(٢)</sup> ، لِقَوْلِهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ عَامَةَ عَذَابِ الْقَرْبَى مِنْهُ»<sup>(٣)</sup>.

وأَنْكِيُّ فِي حُلُوسِكَ عَلَى الرُّجْلِ الْيُسْرَى<sup>(٤)</sup> ، وَلَا تَكُلْ قَائِمًا<sup>(٥)</sup> إِلَّا (عَنْ ضُرُورَةِ وَاجْمَعَ فِي الْاسْتِنجَاءِ بَيْنَ اسْتِعْمَالِ الْحَجَرِ وَالْمَاءِ)<sup>(٦)</sup> ، فَإِذَا أَرَدْتَ الْاتِّصَارَ عَلَى أَحَدِهِمَا

(١) - ذكر ابن حجر العسقلاني في تلخيص الخبر (١١٧/١) عن الحضرمي رفعه: «إذا بال أحدكم فلا يستقبل الريح بوله فترده عليه». وقال: رواه ابن قانع، وإنستاده ضعيف جداً.

وذكر أيضاً عن أبي هريرة قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكره البول في الماء. وقال: رواه ابن عدي. أقول: وانظره في تذكرة الموضوعات لابن القميسياني (٥٥٧).

(٢) - أخرج أبو داود (٣) عن أبي موسى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا بال أحدكم فليترد بوله».

(٣) - أخرج الدارقطني في سنته (١٢٨/١) عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نزهوا من البول، فإن عامة عذاب القبر منه». وانظره في نسب الرابية (١٢٨/١). وعلل الحديث (٤٢).

وذكر الهيثمي في جمجم الزواد (١٠٣٣) عن معاذ بن جبل، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يستتر من البول ويأمر أصحابه بذلك، قال معاذ: إن عامة عذاب القبر منه. قال: رواه الطبراني في الكبير، وفيه: رشدين بن سعد ضعفه الأكثرون، وقال أحمد: يحمل حديثه في الرقائق، وفيه: عبد الله بن جذب، ويقال: ابن حرث، عن معاذ ولم أر من ذكره.

(٤) - أخرج الطبراني في الكبير (٦٦٠/٥) عن رجل من بي مدلج، عن أبيه قال: جاء سراقة بن مالك بن جعشن من عند النبي صلى الله عليه وسلم فقال: علمتنا رسول الله صلى الله عليه وسلم كذا وكذا فقال رجل كالمستهزء: أما علمكم كيف تخزرون؟ قال: بلى، والذي يعنه باحق، لقد أمرنا أن نوكأ على السرى وأن ننصب اليمنى. قال الهيثمي (١٠٢٠): رواه الطبراني في الكبير، وفيه رجل لم يسم.

أنقول: قال ابن حجر في تلخيص الخبر (١١٨/١) عقبه: قال الحازمي: لا نعلم في الباب غيره. وقال في بلوغ المرام (١١١): رواه البيهقي بسنده ضعيف.

(٥) - أخرج ابن ماجة (٣٠٩) عن حابر بن عبد الله قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يبول قائمًا.

## باب

### آدابِ الوضوء<sup>(١)</sup>

فَإِذَا فَرَأَتْ مِنَ الْاسْتِهْنَاحِ، فَلَا تُرْكِ السُّوَالِكَ، فَإِنَّهُ: «مَطْهَرَةٌ لِلْقُمِ، وَمَرْضَاةٌ لِلْرَبِّ، وَمَسْخَطَةٌ لِلشَّيْطَانِ»<sup>(٢)</sup>. وَ«صَلَاتَةٌ بِسُوَالِكٍ أَفْضَلُ مِنْ سَبْعِينَ صَلَاتَةً بِلَا سُوَالِكٍ»<sup>(٣)</sup>. وَرَوِيَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَوْلَا أَنْ أَشْعَرَ عَلَى أَهْلِي لِأَمْرِهِمْ بِالسُّوَالِكِ فِي كُلِّ صَلَوةٍ»<sup>(٤)</sup>.

(١) - قال الإمام محمد نوري الجاوي في مراتي العبودية (ص ١٣): المراد بالأداب هنا المطلوبة فشمل المندوبة والواجبة كما أفاده شيخنا عبد الحميد.

(٢) - أخرجه أبو عبد الله (١٤٦/٦). والنسائي في سننه (٥) من حديث عائشة رضي الله عنها مقتراً على: «السوالك مطهرة للقم ومرضاة للرب». وانظر تحفة الأشراف (١٦٢٧١). وابن حزم: (١٣٥). والدارمي: (٦٩٠).

(٣) - أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٣٨١/١) عن عائشة رضي الله عنها. وذكره العجلوني في كشف الخفاء: (١٦٠٤). وقال: .. ورواه الحارث بن أبي أسامة في مسنده من روایة ابن هبعة عن أبي الأسود بلطفه: «صلوة على أثر سواك أفضل من سبعين صلاة بغير سواك». أخرجه أحمد (٢٧٢/٦) وابن حزم: (١٣٧/١) عن عائشة قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فضل الصلاة التي يسألك لها على الصلاة التي لا يسألك لها سبعين ضعفًا». قال أبو بكر: أنا استحيت صحة هذا الخبر، لأنني خائف أن يكون محمد بن إسحاق لم يسمع من محمد بن مسلم وإنما دلسه عنه.

وذكر السيوطي في الجامع الصغير (٤٤٩٢) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رُكعتان بسوالك أفضل من سبعين ركعة بغير سواك...». وعزاه لابن الت罕ج والديلمي في القردوس. وهو موضوع.

وذكر الهيثمي في المجمع (٣٥٥٤) عن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «فضل الصلاة بسوالك على الصلاة بغير سواك سبعين صلاة». وقال: رواه أحمد والبزار وأبو يعلى وقد صححه الحاكم.

رَعْئُهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَمْرَتْ بِالسُّوَالِكِ حَتَّىٰ خَشِيتَ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيْكَ»<sup>(١)</sup>. لَمْ (عِنْدَ الْفَرَاغ)<sup>(٢)</sup> اجْلَسْ لِلرُّضُوِّ مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ عَلَىٰ مَوْضِعٍ مُرْتَبَعٍ كَيْ لَا يُصِيبَكَ الرَّئْشَاشُ، وَقُلْ: «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»<sup>(٣)</sup>، [وَقُلْ] رَبِّ أَغُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيْاطِينِ، وَأَغُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ»<sup>(٤)</sup> [المونتون: ٩٧ - ٩٨]. لَمْ أَغْسِلْ يَدِيْكَ ثَلَاثًا قَبْلَ أَنْ تُدْخِلَهُمَا الْأَيَّاءَ، وَقُلْ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْيُمْنَ وَالْبَرَكَةَ، وَأَغُوذُ بِكَ مِنَ الشَّرُّ وَالْهَلْكَةِ». لَمْ أَنْ رَعَيَ الْحَدَّثَ أَوْ اسْتَبَحَةَ الْصَّلَاةَ. وَلَا يَبْغِي أَنْ تَعْرِبَ يَيْنِكَ قَبْلَ غَسْلِ الرَّجْمِ، فَلَا يَصِحُّ وُضُوُوكَ. لَمْ حُذَّ غَرْفَةً لِفِيكَ وَكَنْضَمَضَ بِهَا ثَلَاثَةً، وَبَالِغَ فِي رَدَّ الْمَاءِ إِلَى الْغَلْصَمَةِ<sup>(٥)</sup> إِلَّا أَنْ تَكُونَ صَائِمًا (فَتَرْفُقُ)<sup>(٥)</sup>،

(٤) - أخرجه البخاري (٨٨٧) ومسلم (٢٥٢).

(١) - ذكره الهيثمي في المجمع (٢٥٥٩) عن واثلة بن الأشع. وقال: رواه أحمد والطبراني في الكبير، وفيه ليث بن أبي سليم وهو ثقة مدلس وقد عنعنه. قال شيخنا في تحقيقه للمجمع: ليث: قال ابن حجر: صدوق احتلظ أخيراً ولم يتميز حديثه فترك.

وأخرج أبو يعلى في مسنده (٢٢٣٠) عن ابن عباس، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لقد أمرت بالسوالك حتى ظنت أنة ينزل عليّ به قرآن أو حسي». وانظره في جمع الروايات: (٢٥٥٦) وقال شيخنا: إسناده ضعيف فيه شريك القاضي.

وذكر الهيثمي في المجمع (٢٥٥٧) لابن عباس عند أحمد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أمرت بالسوالك حتى خشيت أن يوحى إليّ فيه». قال: ورجالة ثقات.

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - روى أحمد (٤١٨/٢) وأبو دارد (١٠١) وابن ماجة (٣٩٩) بإسناد حسن عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا وضوء لم يذكر اسم الله عليه». وقال التوبي رحمة الله تعالى في الأذكار (ص ٤٢): وأما الدعاء على أعضاء الوضوء فلم يجيء فيه شيء عن النبي صلى الله عليه وسلم. وقد قال الفقهاء: يُستحب فيه دعوات حاءات عن السلف وزادوا ونقصوا فيها.

(٤) - الغلصة: رأس الحلقوم.

(٥) - في نسخة: (فارق).

لَمْ أُغْسِلْ يَدِكَ الْيَمْنَى لَمْ يُسْرَى مَعَ الْمَرْقَفَيْنِ إِلَى أَصَافِ الْعَضْدَنِينِ، فَلَمَّا حَلَّتِهِ تَبَلَّغَ مَوَاضِعَ الْوَضُرُورِ، وَقُلَّ عِنْدَهُ غَسْلٌ يُمْسِي: «اللَّهُمَّ أَغْطِنِي كَيْتَابِي بِيَمْنَى وَحَاسِبِنِي جَسَابَاً يَسِيرًا»<sup>(١)</sup>. وَعِنْدَهُ غَسْلٌ الشَّمَالِ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَغُوذُ بِكَ أَنْ تُغَطِّنِي كَيْتَابِي بِشَمَالِي أَوْ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِي».

لَمْ اسْتَوْعِدْ رَأْسَكَ بِالْمَسْنَعِ بِأَنْ تَبَلَّغَ يَدِيكَ، وَتَلْصِقْ رُؤْسَنِ أَصَابِعِ يَدِيكَ الْيَمْنَى وَالْيَسِيرِي، وَتَصْعِمُهُمَا عَلَى مُقْنَمَةِ الرَّأْسِ، وَتَمْرَهُمَا إِلَى الْقَفَا، ثُمَّ تَرْدَمُهُمَا إِلَى الْمُقْدَمَةِ، فَهَذِهِ مَرَّةٌ<sup>(٢)</sup>، تَقْعُلُ ذَلِكَ تَلَاثَ مَرَّاتٍ، وَكَذَلِكَ فِي سَائِرِ الْأَعْضَاءِ، وَقُلْ: «اللَّهُمَّ غَشْنِي بِرَحْمَتِكَ وَأَنْزِلْنِي عَلَيْيَ مِنْ بَرْكَاتِكَ، وَأَظْلِنِي تَحْتَ ظِلِّ عَرْشِكَ، يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّكَ»<sup>(٣)</sup>. «اللَّهُمَّ حَرَمْ شَغْرِي وَبَشَرِي عَلَى النَّارِ»<sup>(٤)</sup>.

لَمْ (انْسَخَ)<sup>(٥)</sup> أَذْنِيَكَ ظَاهِرَهُمَا وَبَاطِنَهُمَا بِمَاءِ حَيْنَدِ<sup>(٦)</sup>، وَأَدْخِلْ مُسَبَّحَتَيْكَ فِي صِمَاحِي أَذْنِيَكَ<sup>(٧)</sup> وَامْسَخْ طَاهِرَ أَذْنِيَكَ بِيَاطِنِ إِبْهَامِيَكَ<sup>(٨)</sup>، وَقُلْ: «اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنْ

(١) - وهو المسمى بمحاسب العرض.

(٢) - أخرج أبو داود (١٢١) و(١٢٢) عن المقدام بن معدى كرب قال: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم توضاً، فلما بلغ مسح رأسه، وضع كفيه على مقدم رأسه، فأمرهما حتى بلغ القفا، ثم ردهما إلى المكان الذي بدأ منه.

وأخرج الترمذى (٣٥) و(٤٧) عن عبد الله بن زيد بن عاصم الأنصارى قال: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح رأسه بيديه، فاقفل بهما وأدبر، بــأعْقَدْ رأسه، ثُمَّ ذهب بهما إلى قفاه، ثم ردهما إلى المكان الذي بدأ منه، ثم غسل رجله.

(٣) - كنز العمال (٢٦٩٩٠).

(٤) - قال الزبيدي في إنجاف السادة المنقين (٢/٢٦٤): في شرح الوجيز وعند مسح الرأس:

«اللَّهُمَّ حَرَمْ شَغْرِي وَبَشَرِي عَلَى النَّارِ».

(٥) - في نسخة: (تَسْعِ).

(٦) - أخرج الحاكم (١٥١) عن عبد الله بن زيد قال: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتوضأ، فأخذ ماء لأذنيه علاج الماء الذي أخذته لرأسه.

وَقُلْ: «اللَّهُمَّ أَعْنِي عَلَى تَلَوَّهِ كَيَابِكَ وَكَثْرَةِ الذَّكَرِ لَكَ وَتَبَّقِي بِالْقَوْلِ الشَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ».

لَمْ حُذْ غَرْفَةً لِأَنْفِكَ، وَاسْتَشْتَقَ بِهَا ثَلَاثَةَ وَاسْتَشَرَ مَا فِي الْأَنْفِ مِنْ الْمُطْرَبَةِ، وَقُلْ فِي الْاسْتِشَارَةِ: «اللَّهُمَّ أَرْحَنِي»<sup>(٩)</sup> رَانِحةَ الْجَنَّةِ وَأَنْتَ عَنِّي رَاضٌ». وَقُلْ فِي الْاسْتِشَارَةِ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَغُوذُ بِكَ مِنْ رَوَابِعِ النَّارِ وَسُوءِ الدَّارِ».

لَمْ حُذْ غَرْفَةً لِرَوْجِهِكَ، فَاغْسِلْ بِهَا مِنْ مُبَدِّداً تَسْطِيعُ الْجَبَّةَ إِلَى مُنْتَهَى مَا يُقْبَلُ مِنَ الدَّقْنِ فِي الْطُّولِ، وَمِنَ الْأَذْنِ إِلَى الْأَذْنِ فِي الْعَرْضِ، وَأَوْصِلِ الْمَاءَ إِلَى مَوْضِعِ التَّحْذِيفِ، وَهُوَ: مَا يَعْتَادُ النَّسَاءُ تَسْجِيَةَ الشَّعْرِ عَنْهُ، وَهُوَ مَا بَيْنَ رَأْسِ الْأَذْنِ إِلَى زَاوِيَةِ الْجَيْنِ، أَغْسِي: مَا يَقْعُدُ مِنْهُ فِي جَهَةِ الْوَرْخِ، وَأَوْصِلِ الْمَاءَ إِلَى مَنَابِتِ الشَّعْرِ الْأَرْبَعَةِ: الْحَاجِجِينَ<sup>(١٠)</sup> وَالشَّارِبِينَ<sup>(١١)</sup>، وَالْأَهْدَابِ<sup>(١٢)</sup> وَالْعَدَارِيْنِ، وَهُمَا: مَا يُوَارِي الْأَدْنَيْنِ مِنْ مُبَدِّداً اللَّحِيَّةِ.

وَيَحِبُّ إِيْصَالُ الْمَاءِ إِلَى مَنَابِتِ الشَّعْرِ مِنْ اللَّحِيَّةِ الْحَقِيقَةِ دُرْنُ الْكَيْفَةِ، وَقُلْ عِنْدَ غَسْلِ الرَّأْجُونِ: «اللَّهُمَّ يَبْصِنْ وَيَخْبِي بِوَرْكَ يَوْمَ تَبَيَّضُ وَجْهُ أُولَئِكَ، وَلَا تُسُودُ وَجْهُهُ بِظَلْمَاتِكَ يَوْمَ تَسُودُ وَجْهُهُ أَعْدَائِكَ»<sup>(١٢)</sup>. وَلَا تَرُكْ تَعْلِيَنَ اللَّحِيَّةَ الْكَيْفَةِ.

(١) - في نسخة: (أُوْجَدَ لِي).

(٢) - الحاجب: الشعر الناتب على العينين.

(٣) - الشارب: الشعر الناتب على الشفة العليا.

(٤) - الهدب: الشعر الناتب على أحفان العين.

(٥) - ذكره ابن الجوزي في العلل المناهية في الأحاديث الواهية (٥٥٤) من حديث أنس مطرولاً وقال: هذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد اتهم أبو حاتم ابن حبان به عباد بن صحيب واتهم به الدارقطني أحمد بن هاشم، فاما عباد فقال ابن المديني: ذهب حديثه. وقال البخاري والنسائي: متزوك. وقال ابن حبان: يروي الماكير التي يشهد لها بالوضع. وأما أحمد بن هاشم فيكتفي به اتهام الدارقطني، وذكره النهي في ميزان الاعتدال (٤١٢٢/٢) وقال: رواه ابن حبان... وابن حجر العسقلاني في لسان الميزان (٢/٣٠٢).

لَمْ أُخْسِلْ رِجْلِكَ الْيَمْنَى لَمْ يَسْرِى إِلَى الْكَعْبَيْنِ<sup>(١)</sup>، وَحَلَّلْ بِخُصُرِ الْيَسْرَى أَصَابِعَ رِجْلِكَ مُبْتَدِئًا بِخُصُرِ الْيَمْنَى حَتَّى تَعْتَمِ بِخُصُرِ الْيَسْرَى، وَتُدْخِلُ (الأصابع)<sup>(٢)</sup> مِنْ أَسْفَلِهِ، وَقُلْ: «اللَّهُمَّ ثَبِّتْ قَوْمِي<sup>(٣)</sup> عَلَى الصُّرُاطِ الْمُسْتَقِيمِ مَعَ أَفْدَامِ عَبَادَكَ الصَّالِحِينَ». وَكَذَلِكَ تَقُولُ عِنْدَ غَسْلِ الْيَسْرَى: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَغُوذُ بِكَ أَنْ تَزَّلَّ قَوْمِي عَلَى الصُّرُاطِ فِي النَّارِ يَوْمَ تَرْزُلُ أَفْدَامُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُشْرِكِينَ». وَارْفِعْ الْمَاءَ إِلَى أَنْصَافِ الْأَسَافِينِ، وَرَاعِ التَّكْرَارَ ثَلَاثًا فِي جَمِيعِ أَعْمَالِكَ.

رواه أبو عبيد في كتاب الطهور ص ٣٧٣ (٣٦٨) : قال أبو عبيد: وأما مسح القفا فعن: علي بن ثابت وعبد الرحمن حدثنا عن المسعودي عن القاسم بن عبد الرحمن عن موسى بن طلحة قال: من مسح قفاه مع رأسه وفي الغل يوم القيمة. قلت: فيحصل أن يقول: هذا وإن كان موقفاً له حكم الرفع، لأن هذا لا يقال من قبل الرأي، فهو على هذا مرسل.

حديث ابن عمر: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من توضاً ومسح عنقه، وفي الغل يوم القيمة»، قال أبو نعيم في تاريخ أصبغياته (١٥/٢) : حدثنا محمد بن أحمد، حدثنا عبد الرحمن بن داود، حدثنا عثمان بن عرززاد، حدثنا عمر بن محمد بن الحسن، حدثنا محمد بن عمرو الأنصارى، عن أنس بن سيرين، عن ابن عمر: أنه كان إذا توضاً مسح عنقه، ويقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من توضاً ومسح عنقه، لم يغل بالأغلال يوم القيمة». وفي البحر للروياني: لم يذكر الشافعى مسح العنق. وقال أصحابنا هو سنة، وأنا قرأت جزءاً رواه أبو الحسين ابن فارس بإسناده، عن فليح بن سليمان، عن نافع عن ابن عمر، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من توضاً ومسح بيده على عنقه، وفي الغل يوم القيمة». وقال: هذا إن شاء الله حديث صحيح. قلت: بين ابن فارس، وفليح مفارقة، فينظر فيها.

(١) - أخرج النسائي (١/٧٠ - ٦٧) عن الحسين بن علي قال: «دعاني أبي علي بوضوء، فقرسته له، فبدأ غسل كفيه ثلاثة مرات، قبل أن يدخلهما في وضوئه، ثم مضمض ثلثاً، واستنشق ثلاثة، ثم غسل وجهه ثلاثة مرات، ثم غسل يده اليمنى إلى المرفق ثلاثة، ثم اليسرى كذلك، ثم مسح برأسه مسحة واحدة، ثم غسل رجله اليمنى إلى الكعبين ثلاثة ثم اليسرى كذلك، ثم قام فائماً».

(٢) - في نسخة: (الأصبع).

(٣) - بكسر الميم وهو مفرد مضاد فيهم الاثنين ولو أريد المثنى لقليل: قدماي بالألف بعد الميم.  
(مراتي العبودية ص ١٥).

الَّذِينَ يَسْمَعُونَ الْفَوْلَ فَيُتَّغُونَ أَحْسَنَهُ، اللَّهُمَّ أَسْمِنِي مُنَادِيَ الْجَنَّةِ<sup>(١)</sup> فِي الْجَنَّةِ مَعَ الْأَبْرَارِ.

لَمْ أُسْتَغْ رَبِّكَ<sup>(٢)</sup> وَقُلْ: «اللَّهُمَّ لَكَ رَقَبَتِي مِنَ النَّارِ وَأَغْزُنُكَ مِنَ الْمَلَائِكَ وَالْأَغْلَالِ».

(٢) - أخرج أبو داود (١٢١) وابن ماجة (٤٤٢ - ٤٥٧) عن المقدام بن معدى كرب قال: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح في وضوئه رأسه وأذنيه ظاهرهما وباطنهما، وأدخل إصبعيه في صاحبي أذنيه. قال ابن حجر في تلخيص الحبير (١٠١/١) (٢٥): وإسناده حسن.

(٨) - وأخرج الزمدي (١١/٧٤) عن ابن عباس رضي الله عنه مسح برأسه وأذنيه باطنهما بالمبختين وظاهرهما بباهميه.

(١) - قال الإمام محمد نوري الجاوي في مراتي العبودية (ص ١٥): وهو سيدنا بلال بن رباح الحبشي.

(٢) - قال ابن حجر في تلخيص الحبير (١٠٣/١) حديث: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مسح الرقبة أمانٌ من الغل». هذا الحديث أورده أبو محمد الحويبي، وقال: لم يرتضى أئمة الحديث إسناده فحصل التردّد في أن هذا الفعل هل هو سنة أو أدب، وتعقبه الإمام بما حاصله، إنه لم يجز للأصحاب تردّد في حكم مع تعضيف الحديث الذي يدل عليه.

وقال القاضي أبو الطيب: لم ترد فيه سنة ثابتة، وقال القاضي حسين: لم ترد فيه سنة. وقال الفورياني: لم يرد فيه بحر وأورده الغزالى في الوسيط وتعقبه ابن الصلاح فقال: هذا الحديث غير معروف عن النبي صلى الله عليه وسلم، وهو من قول بعض السلف.

وقال التوسي في شرح المذهب: هذا حديثٌ موضوع، ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، وزاد في موضع آخر: لم يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم فيه شيء، وليس هو سنة، بل بدعة. ولم يذكره الشافعى ولا جمهور الأصحاب، وإنما قاله ابن القاسى، وطاقة يسيرة، وتعقبه ابن الرفة، بأن انبغوى من أئمة الحديث، وقد قال باستحباته ولا مأخذ لاستحباته إلا بحر أو أثر لأن هذا لا مجال لنقيض فيه. انتهى كلامه.

ولعل مستند البغوى في استحبات مسح القفا، ما رواه أحمد وأبو داود من حديث طلحة بن مصرف، عن أبيه، عن جده أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم يمسح رأسه، حتى بلغ القذال وما بليه من مقدم العنق، وإسناده ضعيف. وكلام بعض السلف الذي ذكره ابن الصلاح يحمل أن يرد به ما

- ١- لا تُنفِضْ يَدِكَ<sup>(١)</sup> فَتُرْشَ المَاءَ.
- ٢- وَلَا تَلْطُمْ (وَجْهَكَ وَلَا رَأْسَكَ<sup>(٢)</sup> بِالْمَاءِ لَطْمًاً.
- ٣- وَلَا تَكَلَّمْ فِي أَنْوَاءِ الْوُضُوءِ.
- ٤- وَلَا تَرْدِ فِي الْغُسْلِ عَلَى ثَلَاثَ مَرَاتٍ.
- ٥- وَلَا تُكْثِرْ صَبَّ الْمَاءَ<sup>(٣)</sup> مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ بِمُحَرَّدِ الرَّوْسَةِ فَلَمْ يُسْوِسْ شَيْطَانٌ (يَضْحَكُ)<sup>(٤)</sup> بِهِمْ يُقَالُ لَهُ الرُّلَهَانُ<sup>(٥)</sup>.

(١) - ذكر ابن أبي حاتم في علل الحديث (٧٢) وابن حبان في المروجين (٢٠٣/١) والذهبي في ميزان الاعتدال (١١٣٣) وابن حجر في تلخيص الخير (١٠٩/١٨) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: إذا توضأتم فلا تنفضوا أيديكم فإنها مراوح الشيطان.

(٢) - في نسخة: (رأسك ووجهك).

(٣) - ولو على شط نهر فذلك مكروه. (مراقي العبودية ص ١٧).

(٤) - في نسخة: (يلعب).

(٥) - وهو الذي يوله الناس بكثرة استعمال الماء، وذكر بعضهم: أن لإبليس تسعه من الولد لكل منهم اسم وعمل، فمنهم حزب وهو الموسوس في الصلاة، والوهان وهو الموسوس في الطهارة، والثالث: زليبور براء مفتوحة ولا متشددة بعدها نون فموحدة وأخر راء وهو في كل سوق يربين للبائعين اللغو والخلف الكاذب وتطفيق الكيل والميزان، والرابع: الأغور وهو شيطان الزنا يبغض في إحليل الرجل وعجز المرأة، والخامس: الوستان بواو مفتوحة وسين مهملة ساكنة ونونين بينهما ألف وهو شيطان النوم ينقل الرأس والأجناف عن القيام إلى الصلاة ونحوها ويحظى إلى القبيح من زنا ونحوه، والسادس تبر بفوقية فموحدة فراء وهو اسم شيطان المصيبة يربين الصياح ولطم الخدود ونحوه، والسابع: داسم بدار وسين مهملن بينهما ألف وهو اسم شيطان الطعام يأكل مع الإنسان ويدخل المنزل إن لم يسم عند طعامه ودخوله وينام على الفراش ويلبس الثياب إن لم تكن مطبوبة وذكر اسم الله عليها وقيل: إنه يسعى في إثارة الخصام بين الزوجين ليفرق بينهما، والثامن: مطون عيم مفتوحة فطاء مهملة وآخره نون ويقال: مسوط بين مهملة مضمة وأخره طاء مهملة وهو صاحب الأخبار انكاذبة يلقيها على ألسنة الناس ثم لا يوجد لها أصل، والتاسع: الأبيض فموحدة فتحتية فضاد معجمة موكل بالأنباء والأولياء، أما الأنبياء: فسلموا منه وأما الأولياء فهم مجاهدون له فمن سلمه الله سلم ومن أغواه غوى. (مراقي العبودية ص ١٧).

فَإِذَا فَرَغْتَ مِنَ الْوُضُوءِ<sup>(٦)</sup> ، فَارْفَعْ بَصَرَكَ إِلَى السَّمَاءِ وَقُلْ: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ ، عَمِلْتُ سُوءًا وَظَلَمْتُ نَفْسِي ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ ، فَاغْفِرْ لِي وَتُبْ عَلَيَّ ، إِنْكَ أَنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ ، اللَّهُمَّ اغْلِيْ بِي مِنَ الْقَوْبَيْنِ ، وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِيْنِ<sup>(٤)</sup> ، وَاجْعَلْنِي مِنْ عِبَادِكَ الصَّالِحِيْنِ ، وَاجْعَلْنِي صَبُورًا شَكُورًا ، وَاجْعَلْنِي أَذْكُرَكَ ذِكْرًا كَثِيرًا ، وَاسْبَحْكَ بُكْرَةً وَأَصْبِلَّا». فَمَنْ (قَرَأْ)<sup>(٥)</sup> هَذِهِ الدُّعَوَاتِ فِي وُضُوْهِهِ خَرَجَتْ جَمِيعُ حَطَابِيَّهُ مِنْ جَمِيعِ أَعْضَائِهِ ، وَخَتَمَ عَلَى رُضُوْهِ بِخَاتَمٍ ، وَرُفِعَ لَهُ تَحْتَ الْعَرْشِ ، فَلَمْ يَرْلَمْ يُسَيِّغَ اللَّهُ (عَالَيْهِ) <sup>(٦)</sup> وَيَقْدِسُهُ ، وَيُكَبِّلُ لَهُ تَوَابُ ذَلِكَ الْوُضُوءَ إِلَيْهِ الْيَوْمَ الْفَيْمَاءَ.

وَاجْتَبَ فِي وُضُونِكَ سَبْعًا:

(١) - أخرج مسلم (٢٣٤) وأبو داود (١٦٩٠ و ١٧٠) والترمذني (٥٥) والنسائي (٩٢/١ و ٩٣) وفي عمل اليوم والليلة (٨٤) وابن السنى (٣١). عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من توضأ فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لاشريك له، وأشهد أن محمداً عبديه ورسوله، ففتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء». وزاد الترمذني: «اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المنظرين».

(٢) - أخرج مسلم (٢٣٤) وأبو داود (١٦٩٠ و ١٧٠) والنسائي (٩٢/١ و ٩٣) وابن السنى في عمل اليوم والليلة (٣١) عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

(٣) - أخرج ابن السنى في عمل اليوم والليلة (٣٠) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٨١ - ٨٣). والحاكم (٥٦/١).

(٤) - أخرج الترمذني (٥٥) عن عمر رضي الله عنه.

(٥) - في نسخة: (قال).

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

وَمَا أَدْبَرَ<sup>(١)</sup> (ثَلَاثَةِ ثَلَاثَةِ)، وَخَلَّ شَعْرُ رَأْسِكَ وَلِحْيَتِكَ، وَأُوْصِلَ الْمَاءُ إِلَى مَعَاطِفِ الْبَدْنِ<sup>(٢)</sup> وَمَنَابَتِ الشَّعْرِ مَا حَفَ (مِنْهُ)<sup>(٣)</sup> وَمَا كَثُرَ، وَاحْذَرْ أَنْ تَمَسَّ ذَكْرَكَ بَعْدَ الْوُضُوءِ، فَإِنَّ أَصَابَتْكَ يَدُكَ فَاعْبُدِ الْوُضُوءَ<sup>(٤)</sup>.  
وَالْفَرِيقَةُ مِنْ جُمْلَةِ ذَلِكَ كُلِّهِ:  
(الثَّالِثَةُ وَإِزَالَةُ النَّجَاسَةِ)<sup>(٥)</sup> وَاسْتِغْاثَ الْبَدْنِ بِالْفَسْلِ<sup>(٦)</sup>.

(٧) - قال الإمام محمد نوري الحموي في مراقي العبودية (ص ١٨ - ١٩): والمعتمد: أن الأفضل بعد فراغ الوضوء أن تتعهد معاطفك ثم تخل رأسك ولو كنت حمراً لكن برق إن كان عليه شعر بأن تدخل أصابعك العشرة فيه ففيشرب بها أصوله كما قاله ابن حجر، ثم تدللك ثلاثاً كما قاله شيخ الإسلام في التحرير، ثم تصب الماء على رأسك.  
(٨) - أخرج البخاري (٢٤٥) ومسلم (٣١٦) عن عائشة رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا اغتنس من الجنابة، بدأ فغسل يديه، ثم يوضأ كما يتوضأ للصلاة، ثم يدخل أصابعه في الماء فتحلل بها أصول شعره، ثم يصب على رأسه ثلات غرف بيده ثم يغسل الماء على جلده كنه.  
(٩) - ظاهر كلام المصنف: أن المغتسل لا ينتقل إلى الأيسر حتى يثبت الأيمن. وتصريح كلامه في الإحياء: أن الدللك يكون بعد تمام الشقين. (مراقي العبودية ص ١٩).

(١٠) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة. وذكر الهيثمي في جمجم الروايد (١٤٦٨) من حديث طويل عن عمر مولى عشر قال: ... وأما الغسل في الجنابة: فترغ بيمنيك على شمالك، ثم تدخل يدك في الإناء فتغسل فرجك وما أصاباك، ثم تضاً وضوئك للصلاة، ثم تفرغ على رأسك ثلات مرات تدللك رأسك كل مرة. قال الهيثمي: رواه أبو يعلى من هذه الطريقة ورجال أئبي يعلى ثقات وكذلك رجال أئبي إلا أن فيه من لم يسم فهو يجهل.

(١١) - ذلك لأن يأخذ الماء فيغسل كل موضع من جسمه فيه انعطاف أو التواء، كالأنفين وطيات البطن وداخل السرة.

ذكر الهيثمي في جمجم الروايد (١٤٧٦) عن ابن عمر أنه كان إذا اغتنس فتح عينيه وأدخل أصبعه في سرتته. قال: رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح.  
(١٢) - في نسخة: ( منها ).  
(١٣) - وهذا موافق لابن حجر وهو ظاهر لأجل الخروج من الخلاف في عدم اندرج الأصغر في الأكبر. (مراقي العبودية ص ١٩).

٦- ولا تَوَرَّضاً بِالْمَاءِ الْمُشَمَّسِ<sup>(١)</sup>.  
٧- ولا (من)<sup>(٢)</sup> الأَوَانِيِّ الصَّفَرِيَّةِ.  
فَهَذِهِ السَّبَعَةُ مَحْرُومَةٌ فِي الْوُضُوءِ، وَكَيْفَيْهِ أَنْ: «مَنْ ذَكَرَ اللَّهَ عِنْدَ وَضُوئِهِ، طَهَرَ اللَّهُ جَسَدَهُ كُلَّهُ، وَمَنْ لَمْ يَذْكُرْ اللَّهَ لَمْ يَطْهُرْ مِنْهُ إِلَّا مَا أَصَابَهُ الْمَاءُ»<sup>(٣)</sup>.

## آدَابُ الْعُسْلِ

إِنَّمَا أَصَابَتْكَ جَنَابَةً مِنْ احْتِلَامٍ أَوْ رِقَاعَ، (فَحُدُّ)<sup>(٤)</sup> الْإِنَاءَ إِلَى الْمُغَتَسِلِ، وَأَغْسِلْ يَدَيْكَ أَوْ لِيَدَكَ، وَأَرْوِنْ مَا عَلَى يَدَيْكَ مِنْ قَرَبٍ، وَتَوَضَّأْ كَمَا سَبَقَ (فِي)<sup>(٥)</sup> وَضُوئِكَ لِنَصَالَةِ مَعِ حَمِيمَ الْدُّعَوَاتِ، وَأَغْرِيْ غَسْلَ (قَدَمَيْكَ)<sup>(٦)</sup> كَيْلًا يَضَعِيفُ الْمَاءَ.  
فَإِنَّمَا فَرَغْتَ مِنَ الْوُضُوءِ فَصُبِّ الْمَاءُ عَلَى رَأْسِكَ<sup>(٧)</sup> ثَلَاثَةَ، وَأَنْتَ نَارِ رَفْعَ الْحَدِيثِ مِنَ الْجَنَابَةِ، ثُمَّ عَلَى شِقْكَ الْأَيْمَنِ ثَلَاثَةَ، ثُمَّ عَلَى الْأَيْسَرِ ثَلَاثَةَ، وَادْلُكْ مَا أَقْبَلَ مِنْ بَدَنِكَ

(١) - ذكر الهيثمي في جمجم الروايد (١٠٧٢) عن عائشة قالت: أسرحت ماء في الشمس فأتت به النبي صلى الله عليه وسلم ليتوسطاً به فقال: «لا تفعلني يا عائشة فإنه يورث البرص». قال: رواه الطبراني في الأسط، فيه: محمد بن مروان السدي، وقد أجمعوا على ضعفه. وقال: - أي الطبراني - لا يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد.  
وقال الشافعي في الأم (٣/١): ولا أكره الماء المشمس إلا أن يكون من جهة الظماء.  
(٢) - في نسخة: (في).

(٣) - ذكره السيوطى في الجامع الصغير (٨٧٠/١) بتحقيق شيخنا وعزاه إلى عبد الرزاق في المصنف عن الحسن الكوفي مرسلًا. وقال العراقي (١٣٥/١): رواه الدارقطنى من حديث أبي هريرة بإسناد ضعيف. وانظر إخاف السادة المتنين: (٣٧٤/٢) وكثير العمال (٢٦٠٦٧). وهو حديث ضعيف.  
(٤) - في نسخة: (فاحمل).

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.  
(٦) - في نسخة: (رجليك).

(وَفِرْضُهُ<sup>(١)</sup> الْوُضُوءُ: غَسْلُ الرِّجْمِ، وَالْيَدَيْنِ إِلَى الْعَرْقَيْنِ، وَمَسْحُ بَعْضِ الرَّأْسِ، وَغَسْلُ الرِّجْمِينَ مَعَ الْكَعْبَيْنِ مَرَّةً<sup>(٢)</sup>، مَعَ النَّيْةِ، وَالتَّرْبِيبِ<sup>(٣)</sup>. وَمَا عَدَّاهَا سُنْنَةً مُؤَكِّدَةً فَضَلَّهَا كَثِيرٌ وَتَرَاهَا حَرِيلٌ، وَالْمُتَهَارُونَ بِهَا حَاسِرٌ، بَلْ هُرَّ بِأَصْلِ فَرَائِضِهِ مُخَاطِرٌ، فَإِنَّ التَّرَافِلَ حَوَابِرُ الْفَرَائِضِ.

## آدَابُ التَّيِّمِ

فَإِنْ عَجَزْتَ عَنِ اسْتِعْمَالِ الْمَاءِ:

١ - لِنَفْدِيْهِ بَعْدَ اتَّطْلِبِ<sup>(٤)</sup>.

٢ - أَوْ لِعُذْنِرِ مِنْ مَرَضِ<sup>(٥)</sup>.

٣ - أَوْ لِتَابِعِ مِنَ الرُّوْصُولِ إِلَيْهِ مِنْ سِعَ أَوْ حَبْسِ.

(٦) - فِي نَسْخَةِ (إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ وَالْبَيْةِ). عِلْمًا بِأَنَّ الْبَيْةَ تَقْدِمُ فِي كِتَابِ الْفَقَهِ عَلَى الْأَسْوَرِ الْأُخْرَى. لِأَنَّهَا يَصِحُّ الْعَمَلُ.

(٧) - أَخْرَجَ أَبُو دَاوُدَ (٤٤٨) وَالْتَّرمِذِيَّ (١٠٦) عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «تَمَتْ كُلُّ شِعْرَةٍ جَنَابَةً، فَاغْسِلُوهَا الشِّعْرَ، وَأَنْقُوا الْبَشَرَةَ».

(٨) - فِي نَسْخَةِ (وَمِنْ).

(٩) - مَا بَيْنَ ( ) زِيَادَةً مِنْ نَسْخَةِ.

(١٠) - لِقَوْلِهِ تَعَالَى: هُبَا أَهْمَا الَّذِينَ آتَمْنَا إِذَا قَتَمْنَا إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوهَا وَجْهَهُمْ وَأَيْدِيهِمْ إِلَى الْمَرَاقِفِ. وَامْسِحُوهَا بِرُؤُسِكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ<sup>(٦)</sup>[الْمَائِدَةَ: ٦].

(١١) - أَخْرَجَ الْبَخَارِيَّ (٣٤٤) وَمُسْلِمَ (٦٨٢) وَالنَّسَانِيَّ (٣٢٠) عَنْ عُمَرَ بْنِ حَصَبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَأَى رَجُلًا مُعْتَرِلًا لَمْ يَصْلِ مَعَ الْقَوْمِ، قَالَ: يَا عَلَيْكُمْ مَا مَنَعَكُمْ أَنْ تَصْلِيَ مَعَ الْقَوْمِ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ: أَصَابَنِي جَنَابَةٌ، وَلَا مَاءٌ، قَالَ: عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ، فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ.

(١٢) - لِقَوْلِهِ تَعَالَى: هُبَا كَنْتَمْ مَرْضِي أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ حَجَّ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْعَاطِلِ أَوْ لَا سَمْتَمْ السَّاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَبَرَّمُوا<sup>(٦)</sup>[الْمَائِدَةَ: ٦].

٤ - أَوْ كَانَ الْمَاءُ الْحَاضِرُ تَحْتَاجُ إِلَيْهِ لِتَعْلِيشِكَ أَوْ عَصَشِ رَفِيقِكَ<sup>(١)</sup>.

٥ - أَوْ كَانَ مُلْكًا لِغَيْرِكَ وَلَمْ يَعُدْ إِلَّا بِأَكْثَرِ مِنْ تَعْنَى الْمُغْتَلِ.

٦ - أَوْ (كَانَ)<sup>(٢)</sup> بَكَ جَرَاحَةً أَوْ مَرْضًّا تَحَافُ مِنْهُ عَلَى نَفْسِكَ<sup>(٣)</sup>.

فَاصْبِرْ حَتَّى يَدْخُلَ وَقْتَ الْفَرِيضَةِ، ثُمَّ افْصُدْ صَعِيدًا طَيْباً<sup>(٤)</sup> عَلَيْهِ تَرَابٌ خَالِصٌ طَاهِرٌ، فَاصْبِرْ عَلَيْهِ بِكَفِيْكَ، ضَامِنًا بَيْنَ أَصَابِعِكَ<sup>(٥)</sup>، وَأَنْوَ اسْتِبَاحَةَ فَرْضِ الصَّلَاةِ، وَامْسَحْ بِهِمَا وَجْهَكَ مَرَّةً وَاحِدَةً، وَلَا تَكْلُفْ إِيْصَالَ الْغُبَارِ إِلَى مَنَابِتِ الشَّعْرِ حَفَّ أَوْ كَثْفَ، ثُمَّ انْزَعْ خَائِمَكَ<sup>(٦)</sup>، وَاضْرِبْ ضَرْبَةً ثَانِيَةً (مُفْرَجاً)<sup>(٧)</sup> بَيْنَ أَصَابِعِكَ، وَامْسَحْ بِهِمَا يَدِيْكَ مَعَ

(١) - غَيْرُ الْمَرْتَدِ وَتَارِكِ الصَّلَاةِ وَالْمَحْرِبِ.

(٢) - فِي نَسْخَةِ (كَانَ).

(٣) - أَخْرَجَ أَبُو دَاوُدَ (٣٣٦) عَنْ حَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: عَرَجْنَا فِي سَفَرٍ، فَاصَابَ رَجُلًا مِنْ حَسْرَةٍ فَشَحَّهُ فِي رَأْسِهِ، فَاتَّحَلَّمْ، فَسَأَلَ أَصْحَابَهُ: هَلْ تَجْمِدُونَ لِي رِحْصَةَ فِي التَّيِّمِ؟ قَالُوكُمْ: مَا نَحْدُدُ لَكَ رِحْصَةً وَأَنْتَ تَقْدِرُ عَلَى الْمَاءِ، فَاغْتَسِلْ فَمَاتِ، فَلَمَّا قَدِمْنَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَخْرَى بَذَلِكَ قَالَ: قَتَلُوهُ قَتْلَهُمُ اللَّهُ، أَلَا يَسْأَلُوا إِذَا لَمْ يَعْلَمُوا، فَإِنَّمَا شَفَاءُ الْعَيْنِ السُّؤَالُ، إِنَّمَا يَكْفِيْهُ أَنْ يَتِيمَ وَيَعْصُرَ - أَوْ يَعْصُبَ شَكْ مُوسَى - عَلَى حَرْجِهِ عَرْقَةَ، ثُمَّ يَمْسِحَ عَلَيْهَا، وَيَفْسِلَ سَانِرَ جَسْدِهِ.

وَأَخْرَجَ الْبَيْهِقِيُّ فِي الْسُّنْنِ الْكَبِيرِ (١/٢٢٤) عَنْ أَبِي عَبَّاسِ رَفِعَةَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: هُوَ إِنْ كَنْتُمْ مَرْضِي أَوْ عَلَى سَفَرِكَ قَالَ: إِذَا كَانَتْ بِالرَّجُلِ الْجَرَاحَةُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ الْقَرْحُ أَوْ الْحَدْرِيُّ فَيَحْسَبُ إِنَّهُ اغْتَسَلَ أَنْ يَعْوِتْ فَلَيَتِيمِ.

(٤) - لِقَوْلِهِ تَعَالَى: هُفَّتُمْ تَجْدِلُوا مَاءً فَتَبَرَّمُوا صَعِيدًا طَيْبًا فَامْسَحُوهَا بِوْجُوهِهِمْ وَأَيْدِيهِمْ مَمَّا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يَتَحَلَّعَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرْجٍ وَلَكِنْ يَرِدُ لَيْطَهُرُكُمْ وَلَيَتَمَمَّ نَعْتَمَهُ عَلَيْكُمْ لَعْلَكُمْ تَشَكَّرُونَ<sup>(٦)</sup>[الْمَائِدَةَ: ٦].

(٥) - وَهَذَا مُخَالَفٌ لِمَا قَالَهُ الْإِمَامُ التَّوْرِيُّ وَالْمَخْلِيُّ وَشِيخُ الْإِسْلَامِ حِيثُ قَالُوكُمْ: يَدْبُرُ تَفْرِيقَ الْأَصْبَاعِ فِي كُلِّ ضَرْبَةٍ.

(٦) - إِنْ تَرَعَ الْخَاتَمَ فِي الْضَّرْبَةِ الثَّانِيَةِ وَاحْبَ لِيَصْلِي التَّرَابَ إِلَى مَحْلِهِ وَلَا يَكْفِي غَرِيْكَهُ لَأَنَّ التَّرَابَ لَا يَدْخُلُ تَحْتَهُ لِكَافَفَهُ بِخَلَافِ الْمَاءِ، فَإِيَّاكُمْ تَرَعُ إِنَّمَا هُوَ عَنْدَ الْمَسْعَ لَا عَنْ النَّقْلِ كَذَا أَنَّا فَادَهُ أَمْدَهُ الْمَبِيِّهِ. وَأَمَّا فِي الْأُولَى فَمُنْدُوبٌ لِيَكُونَ مَسْحُ الْوَجْهِ بِالْيَدِ كَمَا أَفَادَ الْمَخْلِيُّ. (مَرَاقِيُّ الْعُودَيْدَةِ صَ ٢٠).

(٧) - فِي نَسْخَةِ (مُفْرَقاً).

مِرْفَقِكَ<sup>(١)</sup> ، فَإِنَّ لَمْ تَسْتُوْ عَيْهِمَا ، فَاضْرِبْ صَرْبَةً أَخْرَى إِلَى أَنْ تَسْتُوْ عَيْهِمَا ، ثُمَّ امْسَحْ إِحْدَى (كَمْبِكَ)<sup>(٢)</sup> بِالْأُخْرَى ، وَامْسَحْ مَا بَيْنَ أَصْبَاعِكَ بِالْتَّخْلِيلِ .  
وَصَلَّ بِهِ فَرْضًا وَاحِدًا ، وَمَا شَيْفَتَ مِنَ الْوَاقِلِ ، فَإِنْ أَرَدْتَ فَرْضًا ثَابِيَا ، فَاسْتَأْنِفْ لَهُ  
يَمْمَأْ آخَرَ .

## آدَابُ الْخُرُوجُ إِلَى الْمَسْجِدِ

فَإِذَا فَرَغْتَ مِنْ طَهَارَتِكَ ، فَصَلِّ فِي بَيْتِكَ رَكْعَتَيِ الصَّبْحِ ، إِنْ كَانَ الْفَجْرُ قَدْ طَلَعَ<sup>(٣)</sup> ;  
كَذَلِكَ كَانَ يَقْعُلُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

(١) - أخرج الدارقطني في سننه (٢٥٦) عن ابن عمر رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «التيسم ضربتان: ضربة للوجه وضربة للدين إلى المرفقين».  
(٢) - في نسخة: (يديك).

(٣) - عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي فيما بين أن يفرغ من صلاة العشاء إلى الفجر إحدى عشرة ركعة، يُسْلِمُ بين كل ركعتين، ويوتر بواحدة، فإذا سكت المؤذن من صلاة الفجر، وتبين له الفجر، وجاءه المؤذن، قام فركع ركعتين خفيفتين، ثُمَّ اضطجع على شفته الأيمن حتى يأتيه المؤذن للإقامة. رواه مسلم (٧٣٦) و(٧٣٧). انظر رياض الصالحين بتحقيق شيخنا (١١١).

أخرج أبو داود (١٢٥٧) عن بلاط رضي الله عنه، أنه أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم يؤذنه بصلاة الغداة، فشققت عائشة بلاطًا بأمر سلطنه عنه، حتى فضحه الصبح، فأصبح جدًا، قال: فقام بلاط فاذنه بالصلوة، وتتابع أدائه، فلم يخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما خرج صلى بالناس، فأخبره أن عائشة شغلته بأمر سلطنه عنه حتى أصبح جدًا، وأنه أبطأ عنه بالخروج، فقال: إني كنت ركعتُ ركعتي الفجر، فقال: يا رسول الله، إنك أصبحت جدًا، قال: لو أصبحت أكثر مما أصبحت لركعتهما وأحسنتهما وأجهلتهما».

ثُمَّ تُوَجَّهُ إِلَى الْمَسْجِدِ ، وَلَا تَدْعُ الصَّلَاةَ فِي الْجَمَاعَةِ لَا سِيمَا الصَّبْحِ ، فَ«صَلَاةُ  
الْجَمَاعَةِ تَفْضِلُ عَلَى صَلَاةِ الْفَدْرِ بَسْعَيْ وَعَشْرَيْنَ دَرْجَةً»<sup>(١)</sup> .  
فَبَإِنْ كَثُرَتْ تَسَاهُلُ فِي مِثْلِ هَذَا الرِّبَعَيْ فَأَيُّ فَائِدَةُ لَكَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ ، وَإِنَّمَا ثَمَرَةُ الْعِلْمِ  
الْعَمَلُ يَوْمَ .

فَإِذَا (مَشَيْتَ)<sup>(٢)</sup> إِلَى الْمَسْجِدِ ، فَامْشِ عَلَى (هِيَنَةِ وَتَرْدَةِ)<sup>(٣)</sup> وَلَا تَعْجَلْ ، وَقُلْ فِي  
طَرِيقِكَ: «اللَّهُمَّ (إِنِّي أَسْأَلُكَ) بِحَقِّ السَّائِلِينَ عَلَيْكَ ، وَبِحَقِّ الرَّاغِبِينَ إِلَيْكَ ، وَبِحَقِّ  
مَمْشَايِ هَذَا إِلَيْكَ ، فَإِنِّي لَمْ أَخْرُجْ أَشَرَّ ، وَلَا بَطْرَا ، وَلَا رِيَاء ، وَلَا سُمْعَةَ ، بَلْ خَرَجْتُ  
أَنْقَاءَ سُخْطَكَ ، وَأَبْغَاهُ مَرْضَاتِكَ ، فَأَسْأَلُكَ أَنْ تُعِينَنِي<sup>(٤)</sup> مِنَ النَّارِ ، وَأَنْ تَغْفِرَ لِي ذُنُوبِي ،  
فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ»<sup>(٥)</sup> .

(١) - أخرجه البخاري (٦٤٥) عن عبد الله بن عمر. بهذا اللفظ. (٦٤٦) بلفظ: «تفضل صلاة

الفذ بخمس وعشرين درجة».

(٢) - في نسخة: (سعيت).

(٣) - في نسخة: (الهيبة وسكون).

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - في نسخة: (تقدسي). وال الصحيح من مصادر التخريج.

(٦) - أخرجه أحمد (٢١/٣) وابن ماجة (٧٧٨) من حديث أبي سعيد الخدري وليس فيه: (وَعَنْ  
الرَّاغِبِينَ إِلَيْكَ). (وَعَرَجْتَ) بدل: (بل خرجت). (وَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ بدل: (فَإِنَّهُ لَا). وزاد في نهايته: (أتَبَلَّ  
اللهُ عَلَيْهِ بِوْجْهِهِ، وَاسْتَغْفِرُ لَهِ سَعْوَنَ أَلْفِ مَلَكٍ). وهو حديث ضعيف.

وأخرجه ابن السنى في عمل اليوم والليلة (٨٤) برأسته ضعيف جداً من حيث بلاط رضي الله عنه  
قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا خرج إلى الصلاة قال: بسم الله أمنت بالله، توكلت  
على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله، اللهم بحق السائلين عليك، وبحق منزحجي هذا إليك، فإني لم  
أخرجه أشرًا ولا بطرًا ولا رياء ولا سمعة، خرجت ابغاء مرضاتك، وأنقأء سخطك، أسائلك أن تعينني  
من النار، وأن تدخلني الجنة».

## آداب

### دخول المسجد

فَإِذَا أَرَدْتَ الدُّخُولَ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَقَدِمْ رِجْلَكَ الْيُمْنَى، وَقُلْ: «اللَّهُمَّ صَلُّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَصَاحْبِهِ وَسَلِّمْ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذُنُوبِي، وَافْتَحْ لِي أَبْوَابَ رَحْمَتِكَ»<sup>(١)</sup>.

وَمِمَّا رَأَيْتَ فِي الْمَسْجِدِ مِنْ يَبْيَاغٍ (أَوْ يَبْيَاغٍ)<sup>(٢)</sup>، قُلْ: «لَا أَرْبِعُ الْمُتَجَارَّكَ»، وَإِذَا رَأَيْتَ بَيْوَهُ مِنْ يَنْشُدُ<sup>(٣)</sup> ضَالَّةً، قُلْ: «لَا رَدَّ اللَّهُ عَلَيْكَ ضَالَّكَ»، كَذَلِكَ أَمْرَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(٤)</sup>.

فَإِذَا دَخَلْتَ الْمَسْجِدَ فَلَا تَجْلِسْ حَتَّى تُصْلِي رَكْعَتَيِ التَّهْجِيَّةِ<sup>(٥)</sup>، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ عَلَى طَهَارَةٍ، أَوْ لَمْ تُرْدِ فِعْلَمَهَا كَفَكْتَ: «الْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ»<sup>(٦)</sup> ثَلَاثَةً، وَقُلْ: أَرْبَعًا، وَقُلْ ثَلَاثَةً

(١) - أخرج مسلم (٧١٣) وأبو داود (٤٦٥) والنسائي (٣١٤) وابن السنى في عمل اليوم والليلة (١٥٦) عن أبي همزة الكندي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم ليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج فليقل: اللهم إني أسألك من فضلك». وأخرج أحمد (٢٨٢/٦) وابن ماجة (٣١٤) وابن السنى في عمل اليوم والليلة (٧٧٣) عن عبد الله بن الحسن، عن أمها، عن جده قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل المسجد حمد الله - تعالى - وسوى وقال: «الله أرحم بي وفتح لي أبواب رحمتك». وإذا خرج قال مثل ذلك وقال: «الله أفتح لي أبواب فضلك».

(٢) - ما بين: ( ) زيادة في نسخة.

(٣) - ينشد: أي: يطلب.

(٤) - لقوله صلى الله عليه وسلم: «إِذَا رَأَيْتَ مِنْ يَبْيَاغٍ أَوْ يَنْشُدُ فِي الْمَسْجِدِ، قُولُوا: لَا أَرْبِعُ الْمُتَجَارَّكَ، وَإِذَا رَأَيْتَ مِنْ يَنْشُدُ فِي ضَالَّةٍ، قُولُوا: لَا رَدَّ اللَّهُ عَلَيْكَ ضَالَّكَ». أخرجه الترمذى (١٣٢١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

لِلْمُحْدِثِ، وَوَاحِدَةً لِلْمُتَرَضِّيِّ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ صَلَّيْتَ (فِي تَبَّيكَ)<sup>(١)</sup> رَكْعَتَيِ الْفَخْرِ، فَيُبَرِّكُكَ أَدَاءُهُمَا عَنِ التَّهْجِيَّةِ<sup>(٢)</sup>، فَإِذَا فَرَغْتَ مِنَ الرَّكْعَتَيْنِ، فَأُنْوِي الْأَعْتِكَافَ، وَادْعُ بِمَا دَعَاهُ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ رَكْعَتِي الْفَخْرِ، قُلْ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِكَ تَهْبِي بِهَا قَلْبِي، وَتَجْمَعُ بِهَا شَمْلِي، وَتَلْمُ بِهَا شَعْشِيَّ<sup>(٣)</sup>، وَتَرْدُ بِهَا أَفْقَنِي<sup>(٤)</sup>، وَتُصْلِحُ بِهَا دِينِي، وَتَحْفَظُ بِهَا غَائِبِي، وَتَرْفَعُ بِهَا شَاهِدِي، وَتُنْكِي بِهَا عَمَلِي، وَتُبَيِّضُ بِهَا وَجْهِي، وَتُلْهِنِي بِهَا رُشْدِي، وَتَفْضِي لِي بِهَا حَاجَتِي، وَتَغْصِمُنِي بِهَا مِنْ كُلِّ سُوءٍ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ إِيمَانًا (خَالِصًا)<sup>(٥)</sup> يَأْشِرُ قَلْبِي، (وَيَقْنَسَا)<sup>(٦)</sup> صَادِقًا حَتَّى أَعْلَمَ (اللَّهُ)<sup>(٧)</sup> لَنْ يُصِيبِنِي إِلَّا مَا كَبَبْتُ عَلَيْهِ (وَرَضَنِي)<sup>(٨)</sup> بِمَا قَسَمْتَ لِي، اللَّهُمَّ إِنِّي

(١) - أخرج البخارى (٤٤٧/٢) ومسلم (٧١٤) وأبو داود (٤٦٧) والترمذى (٣١٦) والنسائي (٧٢٩) وابن ماجة (١٠١٣) عن أبي قتادة رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا دخل أحدكم المسجد فليركع ركعتين قبل أن يجلس».

(٢) - قال السيوطي في الدر المنشور: (٢٢٥/٤) أخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردوه عن ابن عباس قال: والباقيات الصالحات قال هي: ذكر الله لا إله إلا الله والله أكبر وسبحان الله والحمد لله وتبarak الله ولا حول ولا قوة إلا بالله وأستغفر الله وصلى الله على محمد رسول الله والصلوة والصيام واللحظ والصدقة والمعتق والجهاد والصلة وجميع أعمال الحسنات وهي الباقيات الصالحات التي تبقى لأهلها في الجنة.

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - قال البجيري: إذا نوى التهيج مع فرض مثلاً حصل ثوابها اتفاقاً وإذا نقاها فلا يحصل اتفاقاً وإن أطلق حصل الثواب على المعتمد. (مراقي العبودية ص ٢٢).

(٥) - أي: تصلح بها ما تفرق من أمرى. وفي شرح الشفا: أي: تجمع بها تفرق عاطري، وتضم بها تشتبث أمري. (مراقي العبودية ص ٢٢).

(٦) - أي: ما كتب آلفه.

(٧) - في نسخة: (دائماً).

(٨) - في نسخة: (رأيتك يقيناً).

(٩) - في نسخة: (أن).

سُبْحَانَ ذِي الْفَضْلِ وَالْتَّعْمِ، سُبْحَانَ ذِي الْقُدْرَةِ<sup>(١)</sup> وَالْكَرَمِ، سُبْحَانَ الَّذِي أَخْضَى كُلَّ  
شَيْءٍ بِعِلْمِهِ. اللَّهُمَّ اجْعَلْ لِي نُورًا فِي قَلْبِي، وَنُورًا فِي قَبْرِي، وَنُورًا فِي سَمَاءِي، وَنُورًا  
فِي بَصَرِي، وَنُورًا فِي شَغْرِي، وَنُورًا فِي تَشْرِي، وَنُورًا فِي لَحْيِي، وَنُورًا فِي دَمِي،  
وَنُورًا فِي عَظَامِي، وَنُورًا مِنْ بَيْنِ يَدَيِّي، وَنُورًا مِنْ خَلْفِي، وَنُورًا عَنْ  
يَمْنِي، وَنُورًا عَنْ شَمَائِلِي، وَنُورًا مِنْ فَوْقِي، وَنُورًا مِنْ تَحْنِي، اللَّهُمَّ زِدْنِي نُورًا،  
وَأَعْطِنِي نُورًا وَأَعْظُمْ لِي نُورًا، وَاجْعَلْ لِي نُورًا بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ<sup>(٢)</sup>.

(١) - في نسخة: (الخود).

(٢) - هذا من عطف العام على الخاص، أي: اجعل لي نوراً شاملًا للأنوار السابقة وغيرها. (مراقي العبودية ص ٤٦).

(٣) - أحريجه الترمذى (٣٤١٩) وأ ابن حزم (١١١٩) من طريق محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى (الفقيه القاضي إلا أنه سيء الحفظ)، عن داود بن علي بن عبد الله بن عباس، عن أبيه رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول ليله، حين فرغ من صاته: «اللهم إني أسألك رحمة من عندك، تهدى بها قلبي، وتجمع بها أمري، وتلزم بها شعري وتصلح بها غائي، وترفع بها شاهدي، وتتركى بها عملي، وتلهمى بها رشدي، وترد بها ألمى، وتعصمى بها من كل سوء، اللهم أعطنى إيماناً رقيقاً، ليس بعده كفر، ورحمة أنسال بها شرف كرامتك في الدنيا والآخرة. اللهم إني أسألك الفوز في العطاء - وبروى في القضاء - ونزل الشهداء، وعيش السعداء، والنصر على الأعداء. اللهم إني أتول بك حاجتي، وإن قصر رأيي وضعف عملي، افتقرت إلى رحملك، فأسألك يا قاضي الأمور. يا شافي الصدور، كما تغير بين البحور أن تغيرني من عذاب السعير، ومن دعوة الشبور، ومن فتنة القبور. اللهم ما قصر عنك عبادك، فإني أرجُوك إليك فيه، وأسألوك برحمتك رب العالمين. اللهم ذا الحبل الشديد والأمر الشديد، أسألك الأمان يوم الوعيد، والنجاة يوم المخلود مع المقربين الشهود الركع المسجود الموفين بالعهود، إنك رحيم ودود، وأنت تفعل ما تريد. اللهم اجعلنا هادين مهتدين غير ضالين ولا مضللين، سلماً لأوليائك وعدوا لأعدائك، تُحبُّ بمحبك من أحبابك، وتعادي بعادوك من حلفاك. اللهم هذا الدعاء، عليك الاستجابة، وهذا الجهد، عليك التكلا. اللهم اجعل لي نوراً في قبري، ونوراً في قلبي، ونوراً من يدي، ونوراً من خلفي، ونوراً عن يمي، ونوراً عن شمالي، ونوراً من فوقي، ونوراً من تحتي، ونوراً في سمعي، ونوراً في بصري، ونوراً في شعري، ونوراً في بشرى، ونوراً

أسألك إيماناً صادقاً، ويفينا ليس بعده كفر، وأسألوك رحمة آنال بها شرف كرامتك في الدنيا والآخرة. اللهم إني أسألك (الفسر عند اللقاء، والصبر عند القضاء) <sup>(٤)</sup>، ومتارِ الشهداء، وعيش السعداء، والنصر على الأعداء، ومراقبة الأنبياء. اللهم (إني) <sup>(٥)</sup> أتول بك حاجتي وإن ضعف رأيي، وقصر عملي، وافتقرت إلى رحملك، فأسألك يا قاضي الأمور، يا شافي الصدور، كما تغير بين البحور أن تغيرني من عذاب السعير، ومن دعوة الشبور <sup>(٦)</sup> (ومن فتنة القبور) <sup>(٧)</sup>. اللهم وما (قصر عنك رأيي وضعف عنك عملي) <sup>(٨)</sup>، ولم تبلغه نيشي وأثنى من خير وعدته أحداً من عبادك، أو خير أنت معطيه أحداً من حلفك، فإني أرجُوك إلينك فيه، وأسألوك إيمانه يا رب العالمين. اللهم اجعلنا هادين مهتدين غير ضالين ولا مضللين، حرباً لأعدائك، سلماً لأوليائك، نحب بمحبتك الناس، وتعادي بعادوك من حلفك. اللهم هذا الدعاء، وعليك الإجابة، وهذا الجهد وعليك التكلا، وإن الله وإن إيمانه راجعون، ولا حون ولا قوّة إلا بالله العلي العظيم. اللهم ذا الحبل الشديد، والأمر الشديد، أسألك الأمان يوم الوعيد، والجنة يوم الخلود، مع المقربين الشهود، الرُّكُعُ السُّجُودُ، والموفين لك بالعهود، إنك رحيم ودود، (وإنك) <sup>(٩)</sup> تفعل ما تُريد، سبحان من (تعطف) <sup>(٧)</sup> بالعزّ وقل به، سبحان من ليس المجد وتكريم به، سبحان من لا ينبعي التسبيح إلا الله،

(٨) - في نسخة: (والرضا).

(٩) - في نسخة: (الصبر عند القضاء والفوز عند اللقاء).

(١) - ما بين ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - أي: من النساء بالملائكة والحسنات في الخير.

(٣) - في نسخة: (فتحة القبور ومن دعوة الشبور).

(٤) - في نسخة: (فتحة القبور ومن دعوة الشبور).

(٥) - في نسخة: (ضعف عنك رأيي، وقصر عنك عملي).

(٦) - في نسخة: (رأيت).

(٧) - في نسخة: (نصف).

فَإِذَا سِمِعَتِ الْإِقَامَةَ، قُلْ مِثْلَ مَا يَقُولُ، إِلَّا فِي قَوْلِهِ: «فَذَّقَامَتِ الصَّلَاةُ»، فَقُلْ: «أَقَامَهَا اللَّهُ وَأَدَمَهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ».<sup>(١)</sup>

فَإِذَا فَرَغْتَ مِنْ حِجَابِ الْمُؤْذِنِ، فَقُلْ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ عِنْدَ حُضُورِ صَلَاتِكَ وَأَصْوَاتِ دُعَائِكَ، وَإِذْنَارِ لِيَلِكَ، وَإِقْبَالِ نَهَارِكَ، أَنْ تُؤْتِنِي مُحَمَّداً الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَالنَّرْجَةَ الرَّفِيقَةَ، وَابْعَثَنِي الْمَقَامَ الْمَحْمُودَ الَّذِي وَعَدْتَهُ<sup>(٢)</sup> (إِنَّكَ لَا تَخْلُفُ الْمِيعَادَ)<sup>(٣)</sup> يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ».<sup>(٤)</sup>

فَإِذَا سِمِعَتِ الْأَذَانَ وَأَنْتَ فِي الصَّلَاةِ، فَتَمَّ الصَّلَاةُ، ثُمَّ تَدَارُكُ الْحِجَابَ بَعْدَ السَّلَامِ عَلَى وَجْهِهِ.

فَإِذَا أَخْرَجَ الْإِمَامُ بِالْفَرْضِ فَلَا تَشْتَغِلُ إِلَّا بِالْأَقْتِداءِ بِهِ وَصَلَّى الْفَرْضَ كَمَا سَيَلَتِي عَلَيْكَ فِي كِيفِيَّةِ الصَّلَاةِ وَآدَابِهَا، فَإِذَا فَرَغْتَ فَقُلْ<sup>(٥)</sup>: «اللَّهُمَّ صَلُّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَسَلِّمْ، اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ، وَمِنْكَ السَّلَامُ، وَإِلَيْكَ يَعُوذُ السَّلَامُ، فَجِئْنَا رَبَّنَا بِالسَّلَامِ، وَأَذْخِلْنَا (الْجَنَّةَ)<sup>(٦)</sup> ذَارَ السَّلَامِ، تَبَارَكْتَ<sup>(٧)</sup> (وَتَعَالَيْتَ)<sup>(٨)</sup> يَا ذَا الْحَلَالِ

(١) - أخرجه أبو داود (٥٢٨). عن أبي أمامة. وأورده التوسي في الأذكار (١٠٩).

(٢) - لقوله تعالى: **﴿فَعُسَى أَنْ يَعْتَكُ رَبُّكَ مَقَاماً مُحَمَّداً﴾** [الإسراء: ٧٩].

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - حديث الوسيلة أخرجه البخاري (٦٤) عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه. ومسلم (٣٨٤) عن عمرو بن العاص رضي الله عنه.

(٥) - بعد الاستغفار ثلاثاً كما رواه مسلم، عن ثوران عتيق رسول الله صلى الله عليه وسلم، (مراقي العبودية ص ٢٥).

(٦) - في نسخة: (دارك).

(٧) - أي: تقدست كما قاله العزيزي. (مراقي العبودية ص ٢٥).

(٨) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة. أي: تبرهت.

فَإِذَا فَرَغْتَ مِنَ الدُّعَاءِ، فَلَا تَشْتَغِلُ (إِلَى وَقْتِ الْفَرْضِ إِلَّا بِفَكِيرٍ أَوْ تَسْبِيحٍ)<sup>(٩)</sup>، أَوْ قِرَاءَةَ الْقُرْآنِ.

فَإِذَا سِمِعَتِ الْأَذَانَ فِي آنَاءِ ذَلِكَ، فَاقْطُنْ مَا أَنْتَ فِيهِ، وَاشْتَغِلْ بِحِجَابِ الْمُؤْذِنِ، فَإِذَا قَالَ الْمُؤْذِنُ: اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ، فَقُلْ مِثْلَ ذَلِكَ<sup>(١٠)</sup>. وَكَذَلِكَ فِي كُلِّ كَلِمَةٍ، إِلَّا فِي الْحَمْدِيَّيْنِ، فَقُلْ فِيهِمَا: «لَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ»<sup>(١١)</sup>. فَإِذَا قَالَ: «الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ». فَقُلْ: «صَدَقْتَ وَبِرِّتَ، وَأَنَا عَلَى ذَلِكَ مِنَ الشَّاهِدِينَ»<sup>(١٢)</sup>.

في الحسي، ونوراً في دمي، ونوراً في عظامي. اللهم أعظم لي نوراً، وأعطي نوراً، واجعل لي نوراً، سبحان الذي تعطف العز، وقال به، سبحانه الذي ليس المحتد، وتكرم به، سبحانه الذي لا ينبعي التشبيح إلا له، سبحانه ذي الفضل والنعم، سبحانه ذي الحمد والكرم، سبحانه ذي الجلال والإكرام». وانظر المستند الجامع (٦١٤٣/٨).

(١) - في نسخة: (إلا بأداء الفريضة، أو بذكر أو تسبيح).

(٢) - وذلك لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا سمعتم النساء فقولوا مثل ما يقول المؤذن». أخرجه البخاري (٦١١) (٣٨٣) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

(٣) - قال التوسي في الأذكار ص ٥٣ - ٥٤: يستحب أن يقول - من سمع المؤذن والمقيم - مثل قوله، إلا في قوله: حي على الصلاة، حي على الفلاح، فإنه يقول في ذي كل لفظة منها: لا حول ولا قوّة إلا بالله.

قال ابن القيم في زاد المعاذ (٣٩١/٢): ولم يجيء عنه صلى الله عليه وسلم الجمع بينها وبين حي على الصلاة، حي على الفلاح، ولا الاكتفاء على الحجيمة، وهذا ينافي الله عليه وسلم الذي صع عنده إيداهما بالحجيمة، وهذا مقتضى الحكمة المطلقة لحال المؤذن والسامع، فإن كلمات الأذان ذكر، فحسن للسامع أن يستعين على هذه الدعوة بكلمة الإعانة وهي: لا حول ولا قوّة إلا بالله العلي العظيم.

(٤) - أخرجه أبو داود (٥٢٨) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه. وأورده التوسي في الأذكار (١٠١). وقال:.. وقيل: يقول: صدقت رسول الله صلى الله عليه وسلم، الصلاة خير من النوم. وقال ابن حجر في تلخيص الحبير (٢١١/١): ولا أصل لما ذكره في الصلاة غير من النوم.

عبدكَ (وَبِيْكُ<sup>(١)</sup>) مُحَمَّدٌ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُمَّ وَمَا فَضَّلْتَ (عَلَيَّ)<sup>(٢)</sup> مِنْ أَمْرٍ  
فَاجْعَلْ عَاقِبَةَ رَشْدًا»<sup>(٣)</sup>.

ثُمَّ اذْدُعُ بِمَا أُوصَىَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاطِمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَقْلُ:  
«يَا حَسِيبَ يَا قَيُومَ، يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغْفِرُ، وَمِنْ  
عَذَابِكَ أَسْتَجِرُ، لَا تَكْلِنِي إِلَى نَفْسِي (وَلَا إِلَى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِكَ)<sup>(٤)</sup> طَرْفَةَ عَيْنٍ، وَأَصْلَحْ  
لِي شَانِي كُلَّهُ بِمَا أَصْلَحْتَ بِهِ عِبَادَكَ الصَّالِحِينَ»<sup>(٥)</sup>.

ثُمَّ قُلْ مَا قَالَهُ عِيسَى عَلَى نَبِيِّنَا وَعَلَيْهِ الْصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَصْبَحْتُ لَا  
أَسْتَطِعُ دُفَعَ مَا أَكْرَهَ، وَلَا أَمْلِكُ نَفْعَ مَا أَرْجُو، وَأَصْبَحْتُ الْأَمْرُ بِيَدِكَ لَا يَدُ غَيْرِكَ،  
وَأَصْبَحْتُ مُرْتَهِنًا بِعَمَلي، فَلَا فَقِيرٌ أَفْقَرُ مِنِّي إِلَيْكَ، وَلَا غَنِيٌّ أَغْنَى مِنْكَ عَنِّي، اللَّهُمَّ لَا  
تُشْمِتُ بِي عَذْوَى، وَلَا تَسْوُءُ بِي صَدِيقَيِّ، وَلَا تَجْعَلْ مُصْبِتِي فِي دِينِي، وَلَا تَجْعَلْ  
الْدِينِي أَكْبَرَ هُمْيَ وَلَا مُبْلَغَ عِلْمِي، وَلَا تُسْطِلْ عَلَيَّ بِذَنْبِي مِنْ لَا يَرْحَمُنِي»<sup>(٦)</sup>.

(١) - في نسخة: (ورسولك).

(٢) - في نسخة: (لي).

(٣) - أخرجه أحمد (١٤٧/٦) وابن ماجة (٣٨٤٦) وصححه ابن حبان (٢٤١٣) موارد.  
والحاكم (١١/٥٢١ - ٥٢٢) ووافقه الذهبي. عن عائشة رضي الله عنها.

(٤) - ما بين: ( ) زيادة نسخة.

(٥) - أخرج النساءي في عمل اليوم والليلة (٥٧٠) وابن السنى (٤٨) والحاكم في المستدرك  
(٥٤٥/١) عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم لفاطمة رضي الله عنها:  
ما يمنعك أن تسمع ما أوصيك به؟ تقولين إذا أصبحت وإذا أمسست: يا حسي يا قيوم، بك أستغفث  
فأصلح لي شاني كله ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين.

(٦) - ذكره المصنف في إحياء علوم الدين (١/٣١٦).

وَالْإِكْرَامِ<sup>(١)</sup>، سُبْحَانَ رَبِّ الْعَالَمِ الْأَعْلَى (الْوَهَابِ)<sup>(٢)</sup>، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ  
لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، يَعْلَمُ وَيَمْتَهِنُ، وَهُوَ حَيٌّ لَا يَمْوُتُ، يَبْدِلُ الْخَيْرَ،  
كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ<sup>(٣)</sup>، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَهْلُ الْعَمَّةِ<sup>(٤)</sup> وَالْفَضْلُ وَالثَّنَاءُ الْحَسَنُ، لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ، وَلَا تَعْبُدُ إِلَّا إِيَّاهُ، مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ».

ثُمَّ اذْدُعُ بَعْدَ ذَلِكَ بِالْجَوَامِعِ الْكَوَافِرِ، (وَهُوَ)<sup>(٥)</sup> مَا عَلِمْتُهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَقْلُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنَ الْخَيْرِ كُلَّهُ، عَاجِلَهُ وَآجِلَهُ،  
مَا عَلِمْتُ مِنْهُ وَمَا لَمْ أَعْلَمُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْشَّرِّ كُلَّهُ عَاجِلَهُ وَآجِلَهُ، مَا  
لَمْ أَعْلَمُ، وَأَسْأَلُكَ الْجَنَّةَ وَمَا يَقْرُبُ إِلَيْهَا مِنْ قَوْلٍ وَعَمَلٍ وَبَيْهَ وَاعْتِقادٍ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ  
النَّارِ، وَمَا يَقْرُبُ إِلَيْهَا مِنْ قَوْلٍ وَعَمَلٍ وَبَيْهَ وَاعْتِقادٍ، وَأَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ  
عِبَادَكَ وَرَسُولِكَ مُحَمَّدَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا اسْتَعَاذَكَ مِنْهُ

(١) - أخرج مسلم (٥٩١) والترمذى (٣٠٠) وأبو داود (١٥١٣) وابن ماجة (٩٢٨) عن ثوبان  
رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلي الله عليه وسلم إذا انصرف من صلاته استغفر الله ثلاثة،  
وقال: «اللهم أنت السلام ومنك السلام، تبارك ياذا الحلال والإكرام».

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - أخرج البخاري (٤٨٤) و٦٣٢ و٦٤٧٣ و٦٦١٥ و٦٢٩٢ و٥٩٣) وأبو داود  
(١٥٥) عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه، أن رسول الله صلي الله عليه وسلم كان إذا فرغ من  
الصلاة وسلم قال: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ،  
كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ لَا يَنْعِي لَمْ أُعْطِي، وَلَا يَنْعِي لَمْ يَمْعَنِي، وَلَا يَنْعِي ذَا الْحَدِّ مِنْهُ».

وأخرج الترمذى (٣٤٧٠) عن أبي ذر، أن رسول الله صلي الله عليه وسلم قال: «من قال في دبر  
صلوة الصبح وهو ثاذ رجله قبل أن يتكلم: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ،  
يَعْلَمُ وَيَمْتَهِنُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ....».

(٤) - في نسخة: (نعم).

(٥) - في نسخة: ( وهي).

وَلَا تَدْعُ عِنْكَ التَّفْكِيرَ فِي قُرْبِ الْأَجْلِ وَحَتَّى الْمُسْرُوتَ الْفَاطِعِ لِلْأَمْلِ<sup>(١)</sup> ، وَخُسْرُونَ  
الْأَمْرَ عَنِ الْإِحْيَا ، وَحُصُولُ الْحَسْنَةِ وَالْتَّدَامَةِ (بِطُولِ)<sup>(٢)</sup> الْإِغْتِيَارِ .  
وَلَيَكُنْ مِنْ تَسْبِيحَاتِكَ وَأَذْكَارِكَ عَشْرَ كَلِمَاتٍ :  
إِحْدَاهُنَّ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، يُحْيِي وَيُمْتِتُ  
وَهُوَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ، يَبْدِئُ الْخَيْرَ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»<sup>(٣)</sup> .  
الثَّانِيَةُ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ الْمُبِينُ»<sup>(٤)</sup> .  
الثَّالِثَةُ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ، رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَنْهَا مَا غَرِبَ  
الْفَغَارُ»<sup>(٥)</sup> .  
الرَّابِعَةُ: «سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ  
إِلَّا بِاللَّهِ»<sup>(٦)</sup> الْعَظِيمُ .

(١) - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أكثروا من ذكر  
هادم اللذات». أخرجه الترمذى (٢٣٠٧). وابن ماجة (٤٢٥٨). والنسائى (٤/٤). والحاكم  
(٤/٣٢١). وابن حبان (٢٩٩٢ و٢٩٩٣) والقضاعى فى مسند الشهاب (٦٦٩). وانظره فى رسالتنا:  
الأربعون الصحاح فى ذكر الموت (ص.٨).

(٢) - في نسخة: (وطول).

(٣) - أخرجه الترمذى (٣٤٧٠) والنسائى فى عمل اليوم والليلة (١٢٧) عن أبي ذر رضي الله عنه،  
أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قال في دبر صلاة الصبح وهو ثان رجله قبل أن يتكلم:  
لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيى ويميت، وهو على كل شيء قادر عشر  
مرات كتب له عشر حسانات، ومحى عنه عشر سيئات، ورفع له عشر درجات....».

(٤) - قال العراقي: رواه المستغفى فى الدعوات، والخطيب [تاريخ بغداد: ٣٥٨/١٢، ٣٥٩] في  
الرواية عن مالك من حديث علي: «من قالها في يوم مئة مرة كان له أمان من الفقر وأمان من وحشة  
القبر واستحلب به الغنى واستقرع به بباب الجنة». وانظر إنحاف السادة المتقدمين (٥/١٣١).

(٥) - أخرجه ابن السنى فى عمل اليوم والليلة (٧٥٧) والنسائى فى عمل اليوم والليلة (٨٦٤)  
والحاكم (١١/٥٤٠) وصححه ورافقه النهى وابن حبان (٥٥٣) عن عائشة رضي الله عنها.

لَمْ أُدْعُ بِمَا يَدْلِيَكَ مِنَ الدُّعَوَاتِ الْمُسْتَهْرَاتِ<sup>(١)</sup> وَاحْفَظْهَا بِمَا أُورَثَنَاهُ فِي كِتَابِ  
الْدُّعَوَاتِ مِنْ كِتَابِ إِحْيَا عُلُومِ الدِّينِ<sup>(٢)</sup> .  
وَلَتَكُنْ أَوْقَاتُكَ بَعْدَ الصَّلَاةِ إِلَى طُلُوزِ الشَّمْسِ مُوَزَّعَةً عَلَى أَرْبَعِ وَظَانِفَ:

- وَظِيفَةُ فِي الدُّعَوَاتِ .
- وَوَظِيفَةُ فِي الْأَذْكَارِ وَالْتَّسْبِيحَاتِ، وَتَكَرَّرُهَا فِي سِنْحَةٍ<sup>(٣)</sup> .
- وَوَظِيفَةُ فِي قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ .
- وَوَظِيفَةُ فِي التَّفْكِيرِ، فَتَفَكَّرُ فِي ذُنُوبِكَ وَحَطَابِكَ، وَتَقْصِيرُكَ فِي عِسَادَةِ مَوْلَاكَ،  
وَتَعْرُضُكَ لِعِيَابِيَّ الْأَكْلِيْمِ، وَسُخْطَوِيِّ الْعَظِيمِ .
- وَرَتَبُ (بَدْبِيرِكَ)<sup>(٤)</sup> أُورَادَكَ فِي جَمِيعِ يَوْمِكَ، لِسَدَارَكَ بِهِ مَا (فَرَطَ)<sup>(٥)</sup> مِنْ تَقْصِيرِكَ،  
وَتَخْرِزُ مِنَ التَّعْرُضِ لِسُخْطِ الْأَيْمَنِ فِي يَوْمِكَ، وَتُنْبِي الْخَيْرَ لِجَمِيعِ الْمُسْلِمِينَ، وَتَعْزِمُ  
أَنْ لَا تَشْتَغِلَ فِي جَمِيعِ هَيَارِكَ إِلَّا بِطَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَى، وَتَقْصِيدَ فِي قَبْلِكَ الطَّاعَاتِ الَّتِي تَقْدِيرُ  
عَلَيْهَا، وَتَخْتَارُ أَفْضَلَهَا، وَتَتَأَمَّلُ تَهْيَةَ أَسْبَابِهَا لِتَشْتَغِلَ بِهَا .

(١) - قال في مرافق العبودية: والأولى الإitan سيد الاستغفار وهو: اللهم أنت ربى لا إله إلا أنت  
حقوقى وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أبوه لك بعمتك على وأبوه بذنبي فاغفر لي  
فإنك لا يغفر الذنوب إلا أنت، أغدو بك من شر ما صنعت.

(٢) - (الإحياء/١ - ٢٩٣/٣٢٩).

(٣) - نبه النبي صلى الله عليه وسلم إلى أن الذكر بالمسبحات خير من العدد بالخصى وذلك في  
حديث مسلم (٢٧٢٦) والترمذى (٣٥٥٠) وأبي داود (١٥٠٣) وابن ماجة (٣٨٩٨) عن جويرية أم  
المؤمنين رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم سرح من عندها بكرة حين صلى الصبح، وهي  
في مسجدها، ثم رجع بعد أن أضحك، وهي حالته فيه، فقال: «ما زلت اليوم على الحال التي فارقتك  
عليها؟» قالت: نعم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لقد قلت بعدك أربع كلمات ثلاثة مرات لـ  
وزنت بما قلت منذ اليوم لوزننهنَّ: سبحان الله وحمدله عدد حلقة، ورضي نفسه، وزنة عرشه، ومداد  
كلماته».

(٤) - في نسخة: (أوقاتك بتدبيرك).

(٥) - في نسخة: (فرط).

الخامسة: «سُوْحٌ قَدْوَسٌ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحُ»<sup>(١)</sup>.  
السادسة: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ»<sup>(٢)</sup>، «سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ»<sup>(٣)</sup>.

السابعة: «أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ الْعَظِيمَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ، وَأَسْأَلُهُ التَّوْبَةَ وَالْعَفْرَةَ»<sup>(٤)</sup>.

الثانية: «اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا رَادَّ لِمَا قَضَيْتَ، وَلَا يُنْفِعُ ذَا الْجَدْهُ مِنْكَ الْجَدُّ»<sup>(٥)</sup>.

الثالثة: «اللَّهُمَّ صَلُّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَصَاحْبِهِ وَسَلِّمْ».

العاشرة: «بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ»<sup>(٦)</sup>.

كما قالها». قال الميشي في جمجم الزوار (١٦٨٧٨)؛ رواه البزار، وفيه: يحيى بن عسرة بن مالك التكري البصري بضم النون وهو ضعيف، وقال الدارقطني: صوابه يعتبر به، وبقية رجاله ثقات.

(١) - أخرج ابن السنى في عمل اليوم والليلة (٨٢) عن أنس رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قال صبيحة يوم الجمعة قبل صلاة الغداة: أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه، ثلاثة مرات، غفر الله له ذنبه ولو كانت مثل زيد البحر». قال النبوي في الأذكار عقب حديث رقم (٢٤٩ و٥١٨): ويستحب الإكثار من الدعاء في جميع يوم الجمعة، من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، رجاء مصادفة ساعة الإجابة، فقد اختلف فيها على أقوال كثيرة، فقيل: هي بعد طلوع الفجر وقبل طنوع الشمس، وقيل: بعد طلوع الشمس، وقيل: بعد الزوال، وقيل: بعد العصر، وقيل غير ذلك.

(٢) - أخرجه أحمد (٤٢٥ و٤٢٧ و٢٥٠ و٢٤٧ و٤٥٤ و٢٥٦) والدارمي (١٣٥٦) والبخاري (٨٤٤) والبخاري (١٣٥٦) والدارمي (٢٥٤ و٢٤٥) والبخاري (٢٥٢ و٦٤٧٢ و٦٦١٥ و٧٢٩٢) ومسند (٥٩٣) وأبي داود (٥٠٥) والنسائي (٣٧٠/٣) وفي عمل اليوم والليلة (١٣٠). وابن السنى في عمل اليوم والليلة (١١٥). عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه. قال ابن علان: قال القلقشى: في الحديث مشروعة هذا الذكر عقب الصلوات لما اشتملت عليه من معنى التوحيد ونسبة الأفعال إلى الله تعالى، والمنع والإعطاء، و تمام القدرة، فيكون الاعتراف به عقب الصلوات أدعى لقوتها وأرجحى لحصول المقصود، وعظم ثواب هذا الذكر القليل مع خفته على اللسان لأجل مدلولاته، فإنها راجعة إلى الإيمان الذي هو أعظم الأمور.

(٦) - ذكره الميشي في جمجم الزوار (١٦٨٥٧) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه. وقال: رواه الطبراني، وفيه: جرير بن أبيوب، وهو ضعيف جداً.

وذكر الحشيشي في جمجم الزوار (١٦٨٦١) عن سعد - يعني: ابن أبي وقاص - أن أعرابياً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: علمي كلاماً أقوله، فقال: «قل: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، والله أكبر كبيراً، وسبحان الله رب العالمين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم». قلت: هو في الصحيح خلا قوله: «العلي العظيم». قال: رواه البزار [٣٠٧٧] ورجاله رجال الصحيح.

(١) - أخرجه أحمد (٦/٣٥ و٩٤ و١١٥ و١٤٩ و١٧٦ و١٩٣ و٤٨٧) وأبو داود (٨٧٢) والنسائي (٢/٢٢٤) وذكره النووي في الأذكار (٤٢ و١٥٥) وقال: قال أهل اللغة: سبوج قدوس: بضم أوطما وبالفتح أيضاً لغتان، أخوذهما وأشهرهما وأكثرهما الضم.

قال الإمام محمد نوري الجاوي في مراجع العبودية (ص ٢٨): سبوج قدوس: هما اسمان من أحباء الله تعالى. قال ثعلب: كل اسم جاء على فuel فهو مشتهر الأول إلا السبوج والقدوس فإن الضم فيهما أكثر وقد يفتحان وقرأهما سيبويه بالفتح والفرق بين السبوج والقدوس أن التسبيح يكون بالطاعات والعبادات والتقديس يكون بالمعارف في ذات الله تعالى وصفاته وأفعاله أي: فيكون التقديس التفكير في ذلك.

(٢) - أخرج الترمذى (٣٤٦٠ و٣٤٦١) وابن حبان (٣٣٥) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٨٢٧) والحاكم (١/١ - ٥٠٢) عن حابر رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قال: سبحان الله وحمدله، غرسه له خلة في الجنة».

(٣) - أخرج البخاري (٣٦٠) ومسلم (٢٦٩٤) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كلمات حفيقان على اللسان، ثقيلان في الميزان، حبيستان إلى الرحمن: سبحان الله وحمدله، سبحان الله العظيم».

وأخرج البزار (٣٠٨١) والطبراني في الكبير (١٢٧٩٩) عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «سبحان الله وحمدله، سبحان الله العظيم، أستغفر الله وأتوب إليه من قالها كتبت كما قالها، ثم علت بالعرش، لا يمحوها ذنب عمله صاحبها حتى يلقى الله يوم القيمة، وهي عitonة

## آداب

### ما بعد طلوع الشمس إلى الزوال

فِإِذَا طَلَعَتِ الشَّمْسُ وَارْتَفَعَتْ قَدْرَ رُمْحٍ فَصَلَّ رَكْعَيْنِ<sup>(١)</sup> ، وَذَلِكَ عِنْدَ زَوَالِ وَقْتِ الْكَرَافَةِ لِلصَّلَاةِ فَإِنَّهَا مَكْرُوْهَةٌ مِنْ بَعْدِ فَرِيقَةِ الصُّبُّ إِلَى ارْتِفَاعِ الشَّمْسِ .

فِإِذَا أَضْحَى النَّهَارُ وَمَضَى مِنْهُ قَرْبَتْ مِنْ رُبْعِهِ فَصَلَّ صَلَاةَ الصُّبُّ أَرْبَعًا<sup>(٢)</sup> أَوْ سِتَّاً أَوْ ثَمَانِيَاً<sup>(٣)</sup> مُتَشَّيْ مُتَشَّيْ، فَقَدْ نَقَلَتْ هَذِهِ الْأَعْدَادُ كُلَّهَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالصَّلَاةُ خَيْرٌ كُلُّهَا، فَمَنْ شَاءَ فَلِيُسْتَكْبِرْ<sup>(٤)</sup> ، وَمَنْ شَاءَ فَلِيُسْتَقْبِلْ، فَلَيْسَ يَبْيَنَ طَلُوعَ

وأخرج الترمذى (٣٥٢٨) والنسائى في عمل اليوم والليلة (٥٧٧) عن عمارة بن شبيب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيى ويحيى، وهو على كل شيء قادر، عشر مرات على أثر المغرب، بعث الله - تعالى - له مسلحة يتكتلونه من الشيطان حتى يصبح... وكانت له بعد عشر رقاب مومنات».

(١) - إما بنية صلاة الإشراق بناء على القول بأنها غير صلاة الضحى، أو بنية الضحى بناء على أنها هي وهو المعتمد. (مرادي العبودية ص ٢٩).

(٢) - أخرج مسلم (٦١٩) عن عائشة رضي الله عنها قالت معاذة: إنها سالت عائشة رضي الله عنها: كم كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي الضحى؟ قالت: أربع ركعات، ويزيد ما شاء.

(٣) - أخرج البخاري (٤٣٢/٤٤) ومسلم (٣٣٦) عن عبد الرحمن بن أبي ليلى رحمه الله قال: ما حدثنا أحدٌ أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم يصلي الضحى، غير أربع مرات، فلما أتَ صلاة قط أحضر صلى الله عليه وسلم دخل بيته يوم فتح مكة، فاغتسل وصلى ثمانى ركعات، فلم أتَ صلاة قط أحضر منها، غير أنه يتم الركوع والسجدة».

(٤) - لما ذكره الهيثمي في جمجم الروايات (٣٥٠٥) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الصلاحة خير موضوع، فمن استطاع أن يستكثر فليستكثر». قال: رواه الطبراني في الأرسسط، وفيه: عبد المنعم بن بشير، وهو ضعيف.

تُكَرِّرُ<sup>(١)</sup> كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْ هَذِهِ الْكَلِمَاتِ إِمَّا مِنْهُ مَرَّةً أَوْ سِبْعِينَ مَرَّةً، أَوْ عَشْرَ مَرَّاتٍ وَهُوَ أَقْلَهُ، لِيُكَرِّرُ الْمَحْمُونُغَ مِنْهُ، وَلَا زَمْ هَذِهِ (الْأَوْرَادَ)<sup>(٢)</sup> ، وَلَا تَتَكَبَّرْ قَبْلَ طَلُوعِ الشَّمْسِ، فَقَدْ الْجِيرِ: أَنْ ذَلِكَ أَفْضَلُ مِنْ إِعْتَاقِ تَمَانَ رَقَابٍ مِنْ وَلَدٍ إِسْمَاعِيلَ<sup>(٣)</sup> عَلَى نِبِيَّنَا وَعَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، أَغْنَى الْإِشْتِغَالَ بِالْأَذْكُرِ إِلَى طَلُوعِ الشَّمْسِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْخَلِلَ كَلَامَ.

(١) - أخرجه أحمد (٦٢/١). وأبو داود (٥٠٨٨ و ٥٠٩٠) والترمذى (٣٣٨٥) وابن ماجة (٣٨٦٩). والنسائى في عمل اليوم والليلة (١٥ و ٣٤٦ و ٣٤٧) وابن حبان (٢٥٣٢) موارد. والحاكم (١/٥١). عن عثمان بن عفان رضي الله عنه.

(٢) - بصيغة المضارع الذي للخطاب.

(٣) - في نسخة: (الأذكار).

(٤) - أخرج ابن السنى رقم (٦٧٠) بإسناد ضعيف عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لأن أهلن مع قوم يذكرون الله - عز وجل - من صلاة العصر إلى أن تغرب الشمس، أحب إلى من أن اعتق ثمانية من ولد إسماعيل». وللحديث شواهد تقوى منه ما أخرجه أبو داود (٣٦٦٧) عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لأن أقصد مع قوم يذكرون الله تعالى من صلاة الغداة حتى تطلع الشمس أحب إلى من أن اعتق أربعة من ولد إسماعيل، لأن أتفعل مع قوم يذكرون الله من صلاة العصر إلى أن تغرب أحب إلى من أن اعتق أربعة». وذكر بنحوه أحمد في المسند (٢٥٥/٥) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه.

وأخرج أحمد (٤٢٢/٥) والبخاري (٦٤٠٤) ومسلم (٦٤٩٣) والترمذى (٣٥٨٤) والنسائى في عمل اليوم والليلة (٢٤). عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قادر، عشر مرات، كمن اعتق أربعة أنفس من ولد إسماعيل».

(٥) - وأخرج أحمد (٣٠٢/٢) والبخاري (٣٢٩٣) ومسلم (٦٤٠٣) ومالك في الموطأ (٢٦٩١) والترمذى (٣٤٦٤) والنسائى في عمل اليوم والليلة (٢٥) وابن السنى أيضاً (٧٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قادر، في يوم مئنة مرتة، كانت له عدل عشر رقاب،...».

فَإِذَا فَرَغْتَ مِنْ ذَلِكَ كُلَّهُ وَفَرَغْتَ مِنْ إِصْلَاحِ نَفْسِكَ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا وَفَضَلَ شَيْءٌ مِنْ أَوْقَاتِكَ، فَلَا يَسُّ أَنْ تَشْتَغلَ بِعِلْمِ الْمَدْهُبِ فِي الْعُقُولِ لِتَعْرَفَ بِهِ الْفَرُوعُ الْأَسَدَةُ فِي الْعِيَادَاتِ، وَطَرِيقُ التَّوْسُطِ بَيْنَ الْخَلْقِ فِي الْحُصُرَمَاتِ عِنْدَ انْكِبَابِهِمْ عَلَى الشَّهَوَاتِ، فَذَلِكَ أَيْضًا بَعْدَ الْفَرَاغِ مِنْ هَذِهِ الْمُهِمَّاتِ مِنْ جُمْلَةِ فُرُوضِ الْكِفَائِاتِ<sup>(١)</sup>.

فَإِنْ دَعَتْكَ نَفْسُكَ إِلَى تَرْكِ مَا ذَكَرْنَاهُ مِنَ الْأُرْزَادِ وَالْأَدْكَارِ اسْتِقْلَالًا لِذَلِكَ، فَاعْلَمْ أَنَّ الشَّيْطَانَ الْعَلِيِّنَ قَدْ دَسَ فِي قَلْبِكَ الدَّنَاءُ الدُّنَيْنَ<sup>(٢)</sup>، وَهُوَ حُبُّ الْمَالِ وَالْجَاهِ<sup>(٣)</sup>، فَإِنَّكَ أَنْ تَعْتَرَفَ بِهِ فَخَكُونَ ضَحْكَةً<sup>(٤)</sup> (لَهُ)<sup>(٥)</sup> فَيُهْلِكَكَ ثُمَّ يَسْخُرُ (بِنِيكَ)<sup>(٦)</sup>. فَإِنْ حَرَثْتَ نَفْسُكَ مُدَّةً فِي الْأُرْزَادِ وَالْعِيَادَاتِ، فَكَانَتْ لَا تَسْتَقْلُهَا كَسْلًا عَنْهَا، لَكِنْ تَهَرَّبُ رَغْبَتُكَ فِي تَحْصِيلِ الْعِلْمِ النَّافِعِ وَلَمْ تُرِدْ بِهِ إِلَّا وَجْهَ اللَّهِ تَعَالَى وَالْدَّارَ الْآخِرَةَ،

(١) - قال الإمام محمد نوري الجاوي في مرافق العبودية (ص ٣١): ومن فروض الكفايات تعلم الطبع. وقال الزبيادي: وطلب العلم الشرعي على ثلاثة أقسام: فرض عين وهو تعلم مالا بد منه. وفرض كفاية: وهو تعلم ما يصل إلى الحدنة بعد الفراغ من نفسك وإياك أن تشتبه بما يصلح غيرك قبل إصلاح نفسك، فإن كنت المشغول بنفسك فلا تشتبه إلا بالعلم الذي هو فرض عينك بحسب ما يقتضيه حالك وما يتعلّق منه بالأعمال الظاهرة من تعلم الصلاة والطهارة والصوم وإنما الأهم علم صفات القلب وما يحمد منها وما يند إلّا يفك بشر عن الصفات المذمومة مثل الخرص والخدش والرياء والكبر والعجب وأحوالتها.

(٢) - لأنّه أقسم أنه سوف يغوي جميع العباد إلا المحظيين منهم، قال تعالى: ﴿قَالَ فَبَعْزَتْكَ لِأَغْرِيَهُمْ أَعْجَمِينَ، إِلَّا عِبَادُكَ مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ﴾ [ص: ٨٢ - ٨٣] فكان جواب رب العزة عليه: ﴿قَالَ لِلْحَقِّ وَالْحَقِّ أَقُولَ، لِأَمَلَنَ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِنْ تَبَعَكَ مِنْهُمْ أَعْجَمِينَ﴾ [ص: ٨٤ - ٨٥].

(٣) - في نسخة: (الجاه والمال).

(٤) - أي: كثير الضحك.

(٥) - في نسخة: (للشيطان).

(٦) - في نسخة: (بك).

الشَّمَسِ<sup>(١)</sup> وَالرُّؤُوالِ رَأْيَةٌ إِلَّا هَذِهِ الصَّلَواتِ، فَمَا فَضَلَّ مِنْهَا مِنْ أَوْقَاتِكَ فَلَكَ فِيهِ أَرْبَعُ حَالَاتٍ:

**الحَالَةُ الْأَوَّلَى:** رَهِيُّ الْأَفْضَلُ، أَنْ تَسْرِفَهُ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ النَّافِعِ، (النَّافِعُ فِي الدِّينِ) دُونَ الْفَضْلِ الَّذِي أَكَبَ النَّاسَ عَلَيْهِ وَسَمَوَهُ عِلْمًا.

**وَالْعِلْمُ النَّافِعُ:** مَا يَرِيدُ فِي خَوْفِكَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، وَيَرِيدُ فِي بَصِيرَتِكَ بِعِيُوبِ نَفْسِكَ، وَيَرِيدُ فِي مَغْرِبَتِكَ بِعِيَادَةِ رَبِّكَ، وَيَقْلُلُ مِنْ رَغْبَتِكَ فِي الدُّنْيَا، وَيَرِيدُ فِي رَغْبَتِكَ فِي الْآخِرَةِ، وَيَفْتَحُ بَصِيرَتِكَ بِأَفَاتِ أَعْمَالِكَ حَتَّى تَحْتَرِزَ مِنْهَا، وَيَطْبِعُكَ عَلَى مَكَابِدِ الشَّيْطَانِ وَغَرْوَرِهِ، وَكَيْفَيَةِ تَلِيسِيهِ عَلَى عَلَمَاءِ السُّنُوْءِ حَتَّى عَرَضَهُمْ لِعَمَّشَتِ اللَّهِ تَعَالَى وَسَخْطِهِ، حَيْثُ (اشْتَرُوا)<sup>(٢)</sup> (الدُّنْيَا بِالدُّنْيَينَ، وَاتَّخَذُوا الْعِلْمَ دُرِيَّةً وَوَسِيلَةً إِلَى أَخْذِ أُمَّرَاءِ السَّلَاطِينَ، وَأَكْلِ أُمَّوَالِ الْأَرْفَاقِ وَالْيَتَامَى<sup>(٣)</sup> وَالْمَسَاكِينَ، (وَصَرَفُوا)<sup>(٤)</sup> هُمْ هُنْ طُولَ نَهَارِهِمْ إِلَى طَلَبِ الْجَاهِ وَالْمَنْزَلَةِ فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ، وَاضْطَرَرُهُمْ ذَلِكَ إِلَى الْمُرَاءَةِ وَالْمُمَارَةِ، وَالْمَنَاقِشَةِ<sup>(٥)</sup> فِي الْكَلَامِ وَالْمُبَاهَاةِ.

وَهَذَا الْقُنُونُ مِنَ الْعِلْمِ النَّافِعِ قَدْ جَمَعَنَاهُ فِي كِتَابِ إِحْيَا عُلُومِ الدِّينِ، فَإِنْ كُنْتَ مِنْ أَهْلِهِ فَحَصِّلْهُ وَأَعْمَلْ بِهِ، ثُمَّ عَلَمْهُ وَادْعُ إِلَيْهِ، فَمَنْ عَلِمَ ذَلِكَ (وَعَمِلَ)<sup>(٦)</sup> بِهِ ثُمَّ دَعَا إِلَيْهِ، فَذَلِكَ يُدْعَى عَظِيمًا فِي مَلْكُوتِ السَّمَاوَاتِ بِشَهَادَةِ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ<sup>(٧)</sup>.

(١) - في نسخة: (الطلوع).

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - في نسخة: (أكلوا).

(٤) - قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أُمَوَالَ الْيَتَامَى فَلَمَّا يَأْكُلُونَ فِي بَطْوَنِهِمْ نَارٌ﴾ [السَّاءَ: ١٠].

(٥) - في نسخة: (وَصَرَفُ).

(٦) - في نسخة: (المناقضة).

(٧) - في نسخة: (ثم عمل).

(٨) - قال الإمام محمد نوري الجاوي في مرافق العبودية (ص ٣١): أي: لأن سيدنا عيسى قال: من علم وعمل وعلم فذلك يدعى عظيمًا في ملوك السموات.

إِذَا لَمْ تَرْتَكِبْ مُعْصِيَةً، فَتَنَاهِي بِهِ (دَرَجَةٌ)<sup>(١)</sup> أَصْحَابُ الْيَمِينِ<sup>(٢)</sup>، إِنْ لَمْ تَكُنْ مِنْ أَهْلِ التَّرْقِيِّ  
إِلَى مَقَامَاتِ السَّابِقِينَ.

(فَهَذَا)<sup>(٣)</sup> أَقْلَلُ الْأُرْجَاحَاتِ فِي مَقَامَاتِ الدُّّيْنِ، وَمَا بَعْدَ هَذَا فَهُوَ مِنْ رَاتِعِ الشَّيَاطِينِ،  
وَذَلِكَ بِأَنَّ تَشْغُلَ - وَالْمِيَادِ بِاللَّهِ - بِمَا يَهْدِمُ دِينَكَ، أَوْ تُؤْذِي عَبْدًا مِنْ عِبَادِ اللَّهِ  
(تَعَالَى)<sup>(٤)</sup>، فَهَذِهِ رُبْتَهُ الْهَالِكِينَ، فَإِنَّكَ أَنْ تَكُونُ (مِنْ)<sup>(٥)</sup> هَذِهِ الطَّبْقَةِ.

عن حابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «أسلم المسلمين إسلاماً من سلم المسلمين من لسانه ويده». أخرجه مسلم (٤١). وابن مندة في الإيمان (٣١٤). وابن حبان في صحيحه (١٩٧). والبيهقي في السنن اللكري (١٠/١٨٧).

عن عبد الله بن عمرو، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، والمهاجر من هاجر ما نهى الله عنه». أخرجه ابن حبان في صحيحه (٢٣٠).

وأخرج البزار (١١٤٣) والطبراني في الكبير (٣١٢/١٨) عن فضالة بن عبيد الأنصاري، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنه قال في حجة الوداع: «هذا يوم حرام، وبليد حرام، فدماؤكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام مثل هذا اليوم، وهذا البلد، إلى يوم القيمة، وحتى دفعها مسلم مسلماً يربدها سوءاً، وساحرها من المسلم؟ المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، والمؤمن من منه الناس على أموالهم وأنفسهم، والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب، والماهدو من جاهد نفسه في طاعة الله». وذكره الهيثمي في جمجم الزوابد (٥٦٢٥) بتحقيق شيخنا. وقال: رواه البزار، والطبراني في الكبير باختصار، ورجال البزار ثقات.

(١) - في نسخة: (درجات).

(٢) - قال الله تعالى في فضلهم: «وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ، فِي سَدِيرٍ مَخْضُودٍ، وَطَلْحٍ  
مَنْضُودٍ، وَظَلْلٍ مَنْدُودٍ، وَمَاءٍ مَسْكُوبٍ، وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ، لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَنْوَعَةٍ، وَفَرِشٍ مَرْفُوعَةٍ، إِنَّا  
أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءً، فَحَمَلْتُهُنَّ أَبْكَارَهُ، عُرْبًا أَنْرَابًا، لِأَصْحَابِ الْيَمِينِ، ثَلَاثَةٌ مِنَ الْأَوْلَى، وَثَلَاثَةٌ مِنَ  
الْآخِرِينَ»[الواقعة: ٤٠ - ٢٧]. وعكس أصحاب اليمين أصحاب الشمال وما أعد الله لهم من العذاب القديم في الدار الآخرة.

(٣) - في نسخة: (وهذه).

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - في نسخة: (في).

فَذَلِكَ أَفْضَلُ مِنْ تَوَافِلِ الْعِبَادَاتِ مِنْهَا صَحَّتِ الْتَّهِيَّةُ، وَلَكِنَّ النَّشَانَ فِي صِحَّةِ الْتَّهِيَّةِ، فَإِنْ لَمْ  
تَصْحِّ الْتَّهِيَّةُ (فَهَرَ)<sup>(٦)</sup> مَعْدُنُ غُرُورِ الْجَهَالِ<sup>(٧)</sup>، وَمَزَّلَةُ أَنْدَامِ الرِّجَالِ.

الحَالَةُ الثَّالِثَةُ: أَنْ لَا تَقْنِدَ عَلَى تَعْضِيلِ الْعِلْمِ السَّابِقِ (فِي الدُّّيْنِ)<sup>(٨)</sup>، لَكِنَّ تَشْغُلَ  
بِرَّطَابِ الْعِبَادَاتِ مِنَ الدُّكْرِ (وَالْتَّسْبِيحِ)<sup>(٩)</sup> وَالْقِرَاءَةِ (وَالصَّلَاةِ)<sup>(١٠)</sup>، فَذَلِكَ مِنْ دَرَجَاتِ  
الْعَابِدِينَ وَسَيِّرِ الصَّالِحِينَ، وَتَكُونُ أَيْضًا بِذَلِكَ مِنَ الْفَاجِرِينَ.

الحَالَةُ الْأُولَى: أَنْ تَشْغُلَ بِمَا يَصِلُّ مِنْهُ خَيْرٍ إِلَى الْمُسْلِمِينَ، وَيَدْخُلُ بِهِ سُرُورَ عَلَى  
قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ، أَوْ (بَيْسِرٌ)<sup>(١١)</sup> بِهِ الْأَعْمَالُ الصَّالِحةُ لِلصَّالِحِينَ، كَعِدَمَةِ الْفَقَهَاءِ وَالصُّرُوفِيةِ  
وَأَهْلِ الدِّينِ، وَتَرَدُّدُ فِي أَشْغَالِهِمْ<sup>(١٢)</sup> وَالسُّعْيُ فِي إِطْعَامِ الْفَقَرَاءِ وَالْمُسَاكِينِ وَالْتَّرَدُّدُ مَثَلًا  
عَلَى الْمَرْضِى بِالْعِبَادَةِ، وَعَلَى الْجَنَاحِ بِالتَّشْبِيهِ، فَكُلُّ ذَلِكَ أَفْضَلُ مِنْ التَّوَافِلِ، فَإِنْ هَذِهِ  
عِبَادَاتٌ، وَفِيهَا رُفْقٌ لِلْمُسْلِمِينَ.

الحَالَةُ الْأُولَى: (أَنْ لَا تَقْرُئِ)<sup>(١٣)</sup> عَلَى ذَلِكَ، فَأَشْغَلَ بِعِحَاجَاتِكَ اكْتِسَابًا عَلَى نَفْسِكَ  
أَوْ عَلَى عِيَالِكَ، وَقَدْ سَلَمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْكَ وَأَمْتُوا مِنْ لِسَانِكَ وَيَدِكَ<sup>(١٤)</sup>، وَسَلَمَ لَكَ دِينَكَ،

(١) - في نسخة: (فهي).

(٢) - والغور بفتح الغين معناه: الدنيا أو الشيطان. وبضمها معناه: الأبطال كما في القاموس.

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - في نسخة: (والتبسيحات والصلادة).

(٦) - في نسخة: (يس).

(٧) - جمع شغل: بضم الشين والغين وبإسكان الغين وبفتح الشين ويفتحين فيه أربع لغات.  
(مراتي العبودية ص ٣٢).

(٨) - في نسخة: (إن لم تقن).

(٩) - عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الْمُسْلِمُ مَنْ سَلَمَ  
الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ، وَالْمُؤْمِنُ مِنْهُمْ النَّاسُ عَلَى دِمَائِهِ وَأَمْوَالِهِ». أخرجه النسائي (٨/١٠٤)  
وأبن حبان في صحيحه (١٨٠) والحاكم (١/١٠٥).

الثُّرُولُ مِنْ أَعْلَى عَلَيْنِ، فَلَا تَرْضَى لَهَا بِالْهُرْبِيٌّ<sup>(١)</sup> إِلَى أَسْفَلِ (سَافِلِينَ)<sup>(٢)</sup>، فَلَعْلَكَ تَتَجَرَّ  
كَفَافًا<sup>(٣)</sup> لَا لَكَ وَلَا عَلَيْكَ.

فَعَلَيْكَ فِي يَمَضِ نَهَارِكَ أَنْ لَا تَشْغُلَ إِلَّا بِمَا يَنْفَعُكَ فِي مَعَادِكَ أَوْ مَعَاتِكَ، الَّذِي لَا  
تَسْتَغْشِيْ عَنِ الْاسْتِعْنَاهَةِ بِهِ عَلَى (مَعَادِكَ)<sup>(٤)</sup>.

فَإِنْ عَجَزْتَ عَنِ الْقِيَامِ بِحَقِّ دُنْيَاكَ مَعَ مُخَالَطَةِ النَّاسِ وَكُنْتَ لَا تَسْلُمُ، فَالْعُرْلَةُ أُولَئِي  
لِلَّهِ، فَعَلَيْكَ بِهَا، فَقِيَاهَا التَّجَاهُ وَالسَّلَامَةُ، فَإِنْ كَانَتِ الرُّوسَاوِسُ فِي الْعُزَلَةِ تُجَاهِيْكَ إِلَى مَا لَأَ  
يُرْضِيَ اللَّهُ تَعَالَى وَلَمْ تَقْدِرْ عَلَى قَمْعِهَا بِوَطَافِيِّ الْعِيَادَاتِ، فَعَلَيْكَ بِالنُّومِ، فَهُوَ أَحْسَنُ  
أَخْوَالِكَ وَأَخْوَالِنَا، إِذَا عَجَزْنَا عَنِ الْغَيْمَةِ رَضِيَّنَا بِالسَّلَامَةِ فِي الْهَزِيمَةِ.

فَأَحْسَنُ بِحَالٍ<sup>(٥)</sup> مِنْ سَلَامَةِ دُنْيَاكَ فِي تَعْطِيلِ حَيَاتِهِ، إِذِ النُّومُ أَحْرُّ الْمَوْتِ، وَهُوَ تَعْطِيلُ  
الْحَيَاةِ، وَالْتِحَاجَةِ بِاِنْجَمَادَاتِ<sup>(٦)</sup>.

(١) - أي: السقوط.

(٢) - في نسخة: (الساقفين).

(٣) - أي: مقدار حاجتك من غير نفس ولا زيادة.

(٤) - في نسخة: (معادك أو معاشك).

(٥) - قال الإمام محمد نوروي الجاوي في مراقي العبودية (ص ٣٤): وقول: أحسن، فعل تعجب، فعل  
ماض ومحبه على صورة الأمر. قوله: (حال) فاعل وباء زائدة لتحسين النطق لأن جميء المرفوع بعد  
صورة الأمر قبيح ويدل على ذلك ما في بعض النسخ: فما أحسن حال من سلامه ديه في تعطيل  
حياته، أي: حسنة حال من ذكر أمر يتعجب منه. وعلى هذه النسخة قوله: حال مفعول. وحمل شيخنا  
يوسف السبلاوي على أن قوله في النسخة الأولى فأحسن فعل أمر فكان قوله: بحال معمول له، فالباء  
للملائكة والمعنى: ارض بالأمر الخمس أي: الخير متليسا بحال من ذكر.

(٦) - قال في مراقي العبودية (ص ٣٤): وذكر أبو طالب المكي حلالا في البقطة المحردة عن سائر  
العبادات من الذكر وغيره والنوم الذي ليس للتقوى على طاعة الله تعالى، وليس لأجل ترك معصية  
فقبل: اليقظة أفضل من ذلك النوم لأنه نقض وقبل: النوم أول لأنه قد يرى فيه الله تعالى أو النبي أو  
الصالحون وأما النوم الذي قد طلب السلامة ونية قيام الليل فهو قربة.

وَأَعْلَمُ: أَنَّ الْعَبْدَ فِي حَقِّ دِينِهِ عَلَى ثَلَاثَ دَرَجَاتِ:

١- إِمَّا سَالِمٌ: وَهُوَ الْمُقْتَصِرُ عَلَى أَدَاءِ الْفَرَائِضِ وَتَرْكِ الْمَعَاصِي<sup>(١)</sup>.

٢- أَوْ رَابِحٌ: وَهُوَ الْمُنْتَرَعُ بِالْفَرَائِضِ وَالْمَوَافِلِ<sup>(٢)</sup>.

٣- أَوْ حَاسِرٌ: وَهُوَ الْمُقْصَرُ عَنِ الْوَازِمِ<sup>(٣)</sup>.

فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ أَنْ تَكُونَ رَابِحًا، فَاجْهَدْ أَنْ تَكُونَ سَالِمًا، وَإِيَّاكَ (ثُمَّ إِيَّاكَ) أَنْ تَكُونَ  
حَاسِرًا.

وَالْعَبْدُ فِي حَقِّ سَائِرِ الْعِيَادِ لَهُ ثَلَاثُ دَرَجَاتٍ:

الأُولَئِيُّ: أَنْ يَنْزِلَ فِي حَقِّهِمْ مَنْزِلَةِ الْكَرَامِ الْبَرَّةِ مِنَ الْمَلَائِكَةِ<sup>(٤)</sup>، وَهُوَ: أَنْ يَسْعَى فِي  
أَغْرِاصِهِمْ رُقْبَاً بِهِمْ، وَإِذْخَالًا لِلْسُّرُورِ عَلَى قُلُوبِهِمْ.

الثَّانِيَةُ: أَنْ يَنْزِلَ فِي حَقِّهِمْ مَنْزِلَةِ الْبَهَائِمِ وَالْحَمَادَاتِ، فَلَا (يَسَالُهُمْ)<sup>(٥)</sup> خَيْرُهُمْ، وَلَكِنْ  
يَكُفُّ عَنْهُمْ شَرُّهُ.

الثَّالِثَةُ: أَنْ يَنْزِلَ فِي حَقِّهِمْ مَنْزِلَةِ الْعَقَارِبِ وَالْحَيَّاتِ وَالسَّبَاعِ الْضَّارِبَاتِ، لَا يُرْحِى  
خَيْرُهُ وَيَتَقَى شَرُّهُ.

فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ (عَلَى)<sup>(٦)</sup> أَنْ تَتَسْجِعَ بِأَفْقِ الْمَلَائِكَةِ، فَاصْدِرْ أَنْ تَنْزِلَ عَنْ دَرَجَةِ الْبَهَائِمِ  
وَالْحَمَادَاتِ إِلَى مَرَاتِبِ الْعَقَارِبِ وَالْحَيَّاتِ وَالسَّبَاعِ الْضَّارِبَاتِ، فَإِنْ رَضِيَتِ لِنَفْسِكَ

(١) - قال تعالى في حقه: (وَمِنْهُمْ مُّقْتَصِدُهُ)[فاطر: ٣٢].

(٢) - قال تعالى في حقه: (وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْحَمْرَاتِ)[فاطر: ٣٢].

(٣) - قال الله تعالى في حقه: (فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ)[فاطر: ٣٢].

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - قال تعالى: (لَبَيْدِي سَفَرَةَ كَرَامِ بَرَّةَ)[عيسى: ١٥ - ١٦].

(٦) - أي العبد فخير فاعل. وفي نسخة: (بِيَلِهِمْ) وعلى هذه النسخة فخيره مفعول ثان. (مراقي  
العبودية ص ٣٣).

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

## آداب

### الاستعداد لسائر الصلوات

ينبغي أن تستعد لصلاة الظهر قبل الزوال، فنقدم<sup>(١)</sup> القيلولة<sup>(٢)</sup> إن كان لك قيام في الليل، أو سهر في الخير، فإن فيها معاونة على قيام الليل، كما أن في السحور معاونة على صيام النهار<sup>(٣)</sup>، والقيلولة من غير قيام بالليل (كالسحر)<sup>(٤)</sup> من غير صيام النهار، (فإذا قللت)<sup>(٥)</sup> فاحتهد أن تستيقظ قبل الزوال، وتتوضأ، وتحضر المسجد وتصلي تحيّة المسجد، وتتطلّب المؤذن فتحية، ثم تقوم فتصلي أربع ركعات عقب ركعتي<sup>(٦)</sup>، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يطربُهُنَّ و يقول: «هذا وقت فتح فيه أبواب السماء، فاحب أن يرفع لي فيه عمل صالح»<sup>(٧)</sup>.

(١) - في نسخة: (قبل الزوال لصلاة الظهر فقدم).

(٢) - أخرج الطبراني في الأوسط (٢٨) عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يُثْلِو فلان الشيطان لا يقل». ذكره الهيثمي في جمجمة الروايات (١٣٢٥٦) وقال: رواه الطبراني في الأوسط، وفيه: كثير بن مروان، وهو كذاب. أقول: قال شيخنا في تحقيقه له: وفيه أيضاً معاوية بن يحيى الصدقي، ضعيف.

(٣) - روى ابن ماجة (١٦٩٣) عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «استعيننا بطعام السحر على صيام النهار وبالليل على قيام الليل».

(٤) - في نسخة: (كتنسحر).

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٦) - بتسليم واحدة، ومنه الشافعي أنها مثلى مثلى كسائر النوافل. (مراقي العبردية ص ٣٤).

(٧) - أخرج أحمد (٤١١/٣) والترمذى (٤٧٨) عن عبد الله بن السابر رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلى أربعًا بعد أن تزول الشمس قبل الظهر، وقال: «إنها ساعة تفتح فيها أبواب السماء، فاحب أن يصعد لي فيها عمل صالح».

وهذه الأربع قبل الظهر سنة مؤكدة، ففي الخبر أن: «من صلّاهن فاختَّ رُؤُوعهُنَّ وسبُودهُنَّ، صلّى مائة سبعون ألف ملك يستغفرون له إلى الليل»<sup>(١)</sup>.  
 ثم صلّى الفرض مع الإمام، ثم صلّى أربع ركعات قبل العصر، ( فهي)<sup>(٢)</sup> سنة مؤكدة، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رحم الله امرأ صلّى أربعًا قبل العصر»<sup>(٣)</sup>. فاحتهد أن ينالك دعاؤه صلى الله عليه وسلم، ولا تشتعل بعده العصر إلا بمثل ما سبق قبلاً.  
 ولا ينبغي أن تكون أوقاتك مهملة، فتشغل في كل وقت بما اتفق كيف اتفق، بل ينبغي أن تحاسب نفسك، وترتب أورادك ووظائفك في ذلك ونهارك، وتعين بكل وقت شغلاً لا تتجاهله ولا (لؤلؤ)<sup>(٤)</sup> فيه سواه، فدللتك تظهر بركرة الأوقات.

(١) - قال العراقي في المعنى عن حمل الأسفار (١٩٤/١): حديث: «من صلّى أربع ركعات بعد زوال الشمس يحسن قراءتهن...». ذكره عبد الملك بن حبيب بخلافه من حديث ابن مسعود ولم آره من حديث أبي هريرة. قال الربيدي في إعجاز السادة المتقين (٣٣٦/٣): وفي المصنف لأبي بكر بن أبي شيبة، حدثنا وكيع، عن سفيان، عن أبي إسحاق، عن عبد الرحمن بن بديل قال: حدثني أبيطرس الناس بعد الله بن مسعود أنه كان يصلى في بيته إذا زالت الشمس أربع ركعات يطيل فيها نياذاً بحارب المؤذنون خرج مجلس في المسجد حتى تمام صلاة.

(٢) - جاء أنه يصلى بعدها أربعًا لا ركعتين وذلك فيما أخرجه أبو داود (١٢٦٩) عن أم حبيبة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من حافظ على أربع ركعات قبل الظهر وأربع بعدها حرم على النار».

(٣) - في نسخة: (ستعين).

(٤) - في نسخة: ( وهي).

(٥) - أخرجه الترمذى (٤٣٠) وأبو داود (١٢٧١) عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما.

(٦) - في نسخة: (تودع) أي: تحمل.

فَمَا إِذَا تَرَكْتَ نَفْسَكَ سُدَّى مُهْمَلًا إِعْمَالَ الْبَهَائِمِ لَا تَذَرِّي بِمَاذَا تَشْتَغِلُ فِي كُلِّ  
وَقْتٍ فَيَقْضِي أَكْثَرَ أَوْقَاتِكَ ضَائِعًا، وَأَوْقَاتُكَ عُمْرُكَ، وَعُمْرُكَ رَأْسُ مَالِكَ، وَعَلَيْهِ  
تَحْارُثُكَ، وَبِهِ وَصْوَلُكَ إِلَى تَعْمِيمِ دَارِ الْآيَةِ فِي جَوَارِ اللَّهِ تَعَالَى، فَكُلُّ نَفْسٍ مِنْ أَنْفَاسِكَ  
جَوَاهِرَةٌ لَا قِيمَةُ نَهَا، إِذَا لَا يَدْكُلَ لَهُ، فَإِذَا فَاتَ فَلَا عَرْدُ لَهُ.  
فَلَا تَكُنْ كَالْحَمْقَى الْمُغَرُورِينَ، الَّذِينَ يَفْرُحُونَ كُلُّ يَرِيمٍ بِرِيَادَةِ أَمْرَالِهِمْ مَعَ نُقْصَانِ  
أَعْمَالِهِمْ، فَأَيُّ حَبْرٍ فِي مَالٍ يَرِيدُ، وَعَمْرٍ يَنْقَصُ؟

وَلَا تَنْرُخُ إِلَى بِرِيَادَةِ عِلْمٍ، أَوْ عَمَلٍ صَالِحٍ، فَإِنَّهُمَا رَفِيقَكَ يَصْحَبَانِكَ فِي الْقَبْرِ، حَيْثُ  
يَتَحَلَّفُ عَنْكَ أَهْلُكَ وَمَالُكَ وَرَوْلَدُكَ وَأَصْدِيقُكَ<sup>(١)</sup>.

لَمْ إِذَا اصْفَرَتِ الشَّمْسُ، فَاجْتَهَدْتَ أَنْ تَهُوَدَ إِلَى الْمَسْجِدِ قَبْلَ الْغَرْوُبِ، وَتَشْتَغِلَ  
بِالشَّسْبِيجِ وَالْأَسْتِغْفارِ، فَإِنَّ فَصْلَ هَذَا الْوَقْتِ كَفَضْلٌ مَا قَبْلَ الصُّبْرَاعِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى:  
﴿لَوْسَيَّ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طَلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غَرُوبِهِ﴾ [طه: ١٢٠].

وَاقْرَأْ قَبْلَ غَرُوبِ الشَّمْسِ: ﴿وَالشَّمْسُ وَضُحاَهَا﴾، ﴿وَاللَّيلُ إِذَا يَعْشَى﴾،  
وَ﴿الْمُعَرَّدَتَيْنِ﴾.

وَلَتَغْرِبْ عَلَيْكَ الشَّمْسُ وَأَنْتَ فِي الْأَسْتِغْفارِ، فَإِذَا سَمِعْتَ الْأَذَانَ فَأَجِبْهُ وَقُلْ بَعْدَهُ:  
«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ عِنْدَ إِقْبَالِ لَيْلِكَ وَإِدْبَارِ نَهَارِكَ وَحُصُورِ صَلَاتِكَ وَأَصْوَاتِ  
دُعَائِكَ<sup>(٢)</sup>، أَنْ تُؤْتِيَ مُحَمَّدًا الْوَسِيلَةَ»<sup>(٣)</sup>. وَالدُّعَاءُ كَمَا سَبَقَ.

#### (١) - كقول الشاعر:

ترزود قريباً من فعالك إسماً قرiven الفتى في القبر ما كان يعمل

(٢) - جاء في الترمذى (٣٥٨٩) وأبو داود (٥٣٠) عن أم سلمة رضي الله عنها بلفظ: «علمني  
رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أقول عند آذان المغرب: اللهم هذا إقبال ليلك وإدبار نهارك  
وأصوات دعائلك فاغفر لي».

(٣) - جاء زيادة في نسخة: (والفضيلة والشرف والدرجة الروية، وإنك المقام المحظوظ الذي  
وَعَدْتَهُ، إنك لا تحيل أيمقاد).

لَمْ صَلَّى الْفَرْضَ بَعْدَ حَرَابِ الْمُؤْذَنِ وَالْإِقَامَةِ<sup>(١)</sup>، وَصَلَّى (بَعْدَهُ)<sup>(٢)</sup> قَبْلَ أَنْ تَكُلُّمَ  
(رَكْعَتَيْنِ)<sup>(٣)</sup>، فَهُمَا رَايَةُ الْمَغْرِبِ، وَإِنْ صَلَّى بَعْدَهُمَا أَرْبَعاً (طَلِيفُهُنَّ)<sup>(٤)</sup> فَهُوَ أَيْضَاً سُنَّةً  
وَإِنْ أَمْكَنَكَ أَنْ تُؤْتِيَ الْأَعْتِكَافَ إِلَى الْعِشَاءِ<sup>(٥)</sup> تُحْسِيَ مَا يَئِسَ الْعِشَاءُ<sup>(٦)</sup> (بِالصَّلَاةِ)  
فَاغْفِلْ<sup>(٧)</sup>، فَقَدْ وَرَدَ فِي فَضْلِ ذَلِكَ مَا لَا يُحْصَى<sup>(٨)</sup>، وَهِيَ نَاشِئَةُ اللَّيْلِ<sup>(٩)</sup> لِأَنَّهَا أَوْلَى  
(نَشَاءً)<sup>(٩)</sup>، وَهِيَ صَلَاةُ الْأَوَّلَيْنِ<sup>(١٠)</sup>، وَسُلِّلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ قَوْلِهِ

(٤) - أخرج ابن السنى في عمل اليوم والليلة (١٠٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه: أنه كان إذا  
سمع المؤذن يقيم الصلاة يقول: «اللهم رب هذه الدعوة الثامة، والصلاحة القائمة، صل على محمد وآله  
رسوله يوم القيمة».

(٥) - أي: وبعد ركعتين خفيفتين فهما قبل المغرب سنة غير مؤكدة كما صححه النسوى. (مراتي  
العيودية ص ٣٦).

(٦) - في نسخة: (بعد ركعتين).

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٨) - في نسخة: (تطليها).

(٩) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١٠) - في نسخة: (صلاة).

(١) - أخرج الترمذى (٣٧٨١) عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى  
الله عليه وسلم: «أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَصَلَّيْتُ مَعَهُ الْمَغْرِبَ فَصَلَّى إِلَى الْعِشَاءِ».

(٢) - لقوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي نَشَأَ اللَّهُ هِيَ أَشَدُ وَطْنًا وَأَقْوَمُ قِبَلَهُ﴾ [المزمول: ٦]. و قال الإمام الفخر  
الرازي في التفسير الكبير (١٧٥٣٠) قال: روى ابن أبي مليكة، قال: سألت ابن عباس و ابن الزبير عن  
ناشئة الليل، فقال: الليل كله ناشئة. وقال زين العابدين رضي الله عنه: ناشئة الليل ما بين المغرب إلى  
العشاء، وهو قول سعيد بن جبير والضحاك والكسائي، قالوا: لأن ناشئة الليل هي الساعة التي منها  
يتبدىء سواد الليل.

(٣) - في نسخة: (نشاء).

(٤) - عن زيد بن أرقم أنه رأى قوماً يصلون من الضحى، فقال: لقد علموا أن الصلاة في غير  
هذه الساعة أفضل، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «صلاة الأوابين حين ترمض الفصال».

تعالى: ﴿تَحْمِلُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ﴾ [السجدة: ١٦] فَقَالَ: «هِيَ الصَّلَاةُ مَا يَئِنُ  
الْعَشَائِرُّينَ»<sup>(١)</sup>، (فَإِنَّهَا تَذَهَّبُ بِمُلَاقَاتِ النَّهَارِ) <sup>(٢)</sup> وَتُهَدَّبُ آخِرَهُ». (وَالْمُلَاقَاتُ)<sup>(٣)</sup> جَمْعُ  
مُلْقَاءَهُ، وَهِيَ مِنَ النَّغْرِي.

فَإِذَا دَخَلَ وَقْتَ الْعَشَاءِ، فَصَلَّى أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ قَبْلَ الْفَرْضِ إِحْيَا لِمَا يَئِنُ الْأَذَانُ فَفَضَّلَ  
ذَلِكَ كَثِيرٌ، وَفِي الْحِجَرِ أَنَّ: «الدُّعَاءَ (يَئِنَّ) <sup>(٤)</sup> الْأَذَانَ وَالْإِقَامَةَ لَا يُرِدُّ»<sup>(٥)</sup>.

آخر حديث مسلم (٧٤٨). وانظره في الجامع الصغير (٥٩٧) بتحقيق شيخنا وزاد نسبته للإمام أحمد عن زيد بن أرقم، ولد عبد بن حميد وسموه عن عبد الله بن أبي أوفى.

(١) - قال السيوطي في الدر المنثور (٥/١٧٥): أخرج ابن أبي شيبة وأبو داود ومحمد بن نصر وابن حجر وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في سنته، عن أنس رضي الله عنه في قوله: ﴿تَحْمِلُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ﴾ قالوا: كانوا يتذمرون ما بين المغرب والعشاء يصلون.

وقال أيضاً: وأخرج عبد الله بن أحمد بن حنبل في زوايد الزهد وابن عدي وابن مردويه عن مالك بن دينار رضي الله عنه قال: سأله أنس بن مالك رضي الله عنه عن هذه الآية: ﴿تَحْمِلُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ﴾ قال: كان قوم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من المهاجرين الأولين يصلون المغرب و يصلون بعدها إلى عشاء الآخرة فنزلت هذه الآية فيهم.

(٢) - في نسخة: (إِنَّهَا تَذَهَّبُ بِمُلَاقَاتِ أُولَى النَّهَارِ).

(٣) - في نسخة: (وَالْمُلَاقَاتِ).

(٤) - في نسخة: (ما يَئِنَّ).

(٥) - آخر حديث ابن حزم في صحيحه (٤٢٥ و٤٥٦) وابن السنى في عمل اليوم والليلة: (١٠٠) عن أنس بن مالك رضي الله عنه.

وآخر حديث الترمذى (٢١٢ و٣٥٩٤) وأبو داود (٥٢١) بزيادة: (ما يَئِنَّ). وبقيته: (روزد أنس راوي الحديث: فماذا نقول يا رسول الله؟ قال: «سلوا الله العافية في الدنيا والآخرة»).

وآخر حديث النسائي في عمل اليوم والليلة (٦٧) وابن حبان (٦٩٦) (بلفظ: عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدُّعَاءُ بَيْنَ الْأَذَانِ وَالْإِقَامَةِ يُسْتَحْشَىُّ، فَادْعُوا».

ثُمَّ صَلَّى الْفَرْضَ، وَصَلَّى الرَّاتِبَةَ رَكْعَيْنِ، وَافْرَأَ فِيهِمَا سُورَةً: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا  
هُوَ يَبْرَكُكُمْ﴾ الْمُلْكُ، أَوْ سُورَةَ ﴿سِرِّ﴾ وَ﴿الْدُّخَانِ﴾، فَذَلِكَ مَا تُؤْرُخُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَصَلَّى بَعْدَهَا أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ، فَفِي الْعِبَرِ مَا يَدْلِلُ عَلَى عَظَمَتِهِ فَضْلُّهَا.

ثُمَّ صَلَّى الْوَتْرَ بَعْدَهَا ثَلَاثًا بِسْتَسِيمَيْنِ أَوْ بِسَيْسِيمَةٍ وَاحِدَةً، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ فِيهَا سُورَةً: ﴿سَبِّحْ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى﴾ وَ﴿قُلْ إِنَّمَا الْكَافِرُونَ هُمْ  
وَالْإِخْلَاصُ وَالْمَعْرُوذَتُينَ﴾<sup>(١)</sup>.

فَإِنْ كُنْتَ عَازِمًا عَلَى قِيَامِ اللَّيْلِ، فَأَخْرِجِ الْوَتْرَ لِيَكُونُ آخِرَ صَلَاتِكَ بِاللَّيْلِ وَتَرَأْ<sup>(٢)</sup>. ثُمَّ  
اشْتَغِلْ بَعْدَ ذَلِكَ بِمُذَكَّرَةِ عِلْمٍ أَوْ مُطَالَعَةِ كِتَابٍ، وَلَا تَشْتَغِلْ بِاللَّهُوَ وَاللَّعِبِ فَيَكُونُ ذَلِكَ  
حَاتِمَةُ أَعْمَالِكَ قَبْلَ نَوْمِكَ، (فَإِنَّمَا) <sup>(٣)</sup> الْأَعْمَالُ بِخَوَاتِيمِهَا<sup>(٤)</sup>.

(١) - أخرج أبو داود (٤٢٤) والترمذى (٤٦٣) وابن ماجة (١١٧٣) عن عبد العزيز بن حرب رحمه الله تعالى قال: سألاه عائشة رضي الله عنها سألي شيء، كان يوتر رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: «كان يقرأ في الأولى **سَبِّحْ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى**» وفي الثانية **قُلْ إِنَّمَا الْكَافِرُونَ هُمْ** وفي الثالثة **بِهِفْلَهُوَ اللَّهُ أَحَدٌ** والمعوذتين». وصححه الحاكم (١٣٥٠) ووافقه النسفي وهو كما قال.

(٢) - أخرج البخاري في صحيحه (٩٩٨) عن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وترأ».

(٣) - في نسخة: (فإن).

(٤) - أخرج ابن ماجة (٤١٩٩) وابن حبان (٣٣٩) بساند حسن، عن معاوية قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إنما الأعمال بخواتيمها، كالوعاء إذا طاب أعلاه طاب أسفله، وإذا حُبِّثَ أعلاه خبَّثَ أسفله».

وأخرج ابن حبان في صحيحه (٣٤٠) عن عائشة، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنما الأعمال بالخواتيم».

## آداب النوم

فِإِذَا أَرَدْتَ النَّوْمَ، فَابْسُطْ فِرَاشَكَ مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ، وَنَمْ عَلَى يَمِينِكَ كَمَا يُضْطَجِعُ الْمَيْتُ فِي لَحْيَهِ<sup>(١)</sup>.

وَاعْلَمْ: أَنَّ النَّوْمَ بِمِثْلِ الْمَوْتِ، وَالْيَقْظَةَ مِثْلُ الْبَعْثِ، وَتَعَلَّمُ اللَّهُ تَعَالَى يَقْبِضُ رُوحَكَ فِي لَيْلَتِكَ، فَكُنْ مُسْتَعِدًا لِلِّقَاءِ؛

١- يَأْنِ تَنَامَ عَلَى طَهَارَةِ.

٢- وَنَكُونُ وَصِيقَكَ مَكْتُوبَةً تَحْتَ (وَسَادِيكَ)<sup>(٢)</sup>.

٣- وَتَنَامَ تَائِلًا مِنَ الدُّنْوِيْبُ مُسْتَغْفِرًا، عَازِمًا عَلَى أَنْ لَا تَعُودَ إِلَى مَعْصِيَّهِ<sup>(٣)</sup>.

٤- وَاعْلَمْ عَلَى الْخَيْرِ لِجَمِيعِ الْمُسْلِمِيْنَ إِنْ يَعْتَكَ اللَّهُ تَعَالَى، وَنَذَرَ أَنَّكَ سَتُضْطَجِعُ فِي السُّجُنِ كَذَلِكَ وَحِيدًا فَرِيدًا، لَيْسَ مَعَكَ إِلَّا عَمَلُكَ، وَلَا تُحْزِي إِلَّا بِسْعِيْكَ.

(١) - أخرج البخاري (٦٢٦) والنسائي (١٧٦١) عن عائشة قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا سكت المؤذن بالأذن من صلاة الفجر قام فركع ركعتين خفيفتين قبل صلاة الفجر بعد أن يتبين الفجر، ثم يضطجع على شفو الأيمن».

(٢) - في نسخة: (رأسيك). أخرج ابن ماجة (٢٧٠٠) بایسناد ضعيف، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المحروم من حرم وصيبه». وأخرج أيضاً (٢٧٠١) بایسناد ضعيف، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من مات على وصبة، مات على سبيل وسنة، ومات على تقى وشهادة، ومات مغفراً له».

(٣) - أخرج أيضاً (٢٧٠٢) عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما حرق أمرىء مسلم بيت لبيتين، وله شيء يوصي به، إلا ووصيته مكتوبة عنده».

(٤) - عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قال حين يأوي إلى فراشه: أستغفر الله العظيم الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه، ثلاط مرات، غفر الله له ذنبه وإن كانت مثل زيد البحر، وإن كانت عدد ورق الشجر، وإن كانت عدد رمل عالم، وإن كانت عدد أيام الدنيا». أخرجه الرمذاني (٣٣٩٧)

٥- وَلَا تَسْتَحْجِلْ بِالنَّوْمِ تَكْلِفًا بِتَمْهِيدِ (الْفَرْشِ)<sup>(١)</sup> الْوَطَبِيَّةِ، فَإِنَّ النَّوْمَ تَعْطِيلَ (الْحَيَاةِ)<sup>(٢)</sup>، إِلَّا إِذَا كَانَتْ يَقْضِيَكَ وَبِالْأَعْيُّنِ، فَنَوْمُكَ سَلَامَةٌ لِدِيْكَ.

وَاعْلَمْ: أَنَّ النَّلَيلَ وَالنَّهَارَ أَرْبَعَ وَعَشْرُونَ سَاعَةً، فَلَا يَكُنْ نَوْمُكَ بِالنَّلَيلِ وَالنَّهَارِ أَكْثَرُ مِنْ ثَمَانِ سَاعَاتٍ، فَيُكْبِيْكَ إِنْ عَشْتَ مَثَلًا سِتِّينَ سَنَةً أَنْ تُضْيِعَ مِنْهَا عِشْرِينَ سَنَةً، وَهُوَ ثُلُثُ عُمُرِكَ.

٦- وَأَعْدَ عِنْدَ النَّوْمِ سِواكَكَ وَطَهُورَكَ<sup>(٣)</sup>.

٧- وَاعْرِمْ عَلَى قِيَامِ الْلَّيْلِ أَوْ عَلَى الْقِيَامِ قَبْلَ الصُّبْحِ، (فَرْكَعَانَ)<sup>(٤)</sup> فِي حَوْفِ الْلَّيْلِ كَثِيرٌ مِنْ كُنُوزِ الْبَرِّ، فَاسْتَكْثِرْ مِنْ كُنُوزِكَ يَوْمَ فَقْرُكَ، فَلَنْ تُغْنِيَ عَنْكَ كُنُوزُ الدُّنْيَا إِذَا مَاتَ.

٨- وَقُلْ عِنْدَ نَوْمِكَ: «بِاسْمِكَ رَبِّي وَضَعْتَ جَنْبِي، وَبِاسْمِكَ أَرْفَقْهُ، فَاغْفِرْ لِي ذَنْبِي، اللَّهُمَّ قَنِي عَذَابَكَ يَوْمَ (يَعْتَدُ)<sup>(٥)</sup> عِبَادَكَ، اللَّهُمَّ بِاسْمِكَ أَحْيِي وَأَمُوتُ، أَغُوذُ بِكَ اللَّهُمَّ مِنْ شَرِّ كُلِّ ذِي شَرٍّ وَمِنْ شَرِّ كُلِّ ذَبَابٍ أَنْتَ آخِذُ بِنَاصِيَّهَا، إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ فِيْكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بِعْدَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ فِوْلَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُوْلَكَ شَيْءٌ، (أَفْضَ عَنِ الْدِيْنِ وَأَغْبَيَ مِنَ الْفَقْرِ)<sup>(٦)</sup>، اللَّهُمَّ أَنْتَ خَلَقْتَ نَفْسِي وَأَنْتَ تَوَفَّهَا، لَكَ مَمَاتُهَا وَمَحِيَاها، إِنَّ أَمْتَهَا فَاغْفِرْ لَهَا، وَإِنْ أَخْيَسْهَا فَاحْفَظْهَا بِمَا تَحْفَظُ بِهِ عِبَادَكَ الصَّالِحِينَ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ

(١) - في نسخة: (الفراش).

(٢) - في نسخة: (الحياة).

(٣) - أخرج مسلم (٢٢١) و(٥٢٠) و(٥٣١) عن عائشة رضي الله عنها قالت: كنا نعد له - تعني: رسول الله صلى الله عليه وسلم - سواكه وطهوره، فيبعثه الله ما شاء أن يعشه، فيتسوك، ويتوضا، ويصلحي تسعة ركعات.

(٤) - في نسخة: (وركعتان).

(٥) - في نسخة: (جمع).

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

فَإِذَا اسْتَيْقَظْتَ فَارْجِعْ إِلَى مَا عَرَفْتَكَ أَوْلَأً، وَدَارِمَ عَلَى هَذَا التَّرْتِيبَ كَيْفَيَةُ عُمْرِكَ، فَإِنْ شَقَّتْ عَلَيْكَ الْمُدَارَوَةُ فَاصْبِرْ صَبَرُ الْمَرِيضِ عَلَى مَرَارَةِ الدَّوَاءِ اِنْتَظَارًا لِلشَّفَاءِ، وَتَفَكَّرْ قَصْرُ عُمْرِكَ، وَإِنْ عَشْتَ مَثَلًا: بِهَيْ سَنَةٌ فَهِيَ قَلِيلَةٌ بِالإِضَافَةِ إِلَى مَقَامِكَ<sup>(١)</sup> فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ وَهِيَ أَبْدُ الْأَبَادِ.

وَتَأْمَلْ أَنْكَ كَيْفَ تَحْمَلُ الْمَشَقَّةَ وَالْدُّلُّ فِي طَلَبِ الدُّنْيَا شَهْرًا أَوْ سَنَةً رَجَاءً أَنْ تَسْتَرِيعَ بِهَا عَشْرِينَ سَنَةً مَثَلًا، فَكَيْفَ لَا تَتَحَمَّلُ ذَلِكَ أَيَّامًا قَلَّابِينَ رَجَاءً لِلْأَسْتِرَاحَةِ أَبْدَ الْأَبَادِ.

وَلَا تُطْوِلْ أَمْلَكَ فَيَنْقُلُ عَلَيْكَ عَمَلُكَ<sup>(٢)</sup>، وَقَدْرُ قُرْبِ الْمَوْتِ، وَقُلْ فِي نَفْسِكَ: (إِنِّي آتَحَمَلُ)<sup>(٣)</sup> الْمَشَقَّةَ الْيَوْمَ فَلَعْلَى أَمْرُتُ اللَّيْلَةَ، وَاصْبِرُ اللَّيْلَةَ، (فَلَعْلَى)<sup>(٤)</sup> أَمْرُتُ غَدَاءً، فَإِنِّي الْمَوْتُ لَا يَهْجُمُ<sup>(٥)</sup> فِي وَقْتٍ مَخْصُوصٍ، وَحَالَ مَخْصُوصٍ، وَسِنَ مَخْصُوصٍ، فَلَا بُدَّ مِنْ هُجُومِهِ، فَالْأَسْعِدَادُ لَهُ أُولَئِي مِنَ الْأَسْعِدَادِ لِلْدُنْيَا، وَأَنْتَ تَعْلَمُ أَنَّكَ لَا تَبْقَيْ فِيهَا إِلَّا مُدَّةً يَسِيرَةً، وَلَعْلَهُ لَمْ يَقِنْ مِنْ أَجْلَكَ إِلَّا يَوْمَ وَاجِدٌ أَوْ نَفْسٌ وَاحِدَةٌ.

فَقَدَرْ هَذَا فِي قَلْبِكَ كُلَّ يَوْمٍ، وَكَلَّفَ نَفْسَكَ الصَّبَرُ عَلَى طَاعَةِ اللَّهِ يَوْمًا فَيُوْمًا، فَإِنَّكَ لَرَ قَدَرْتَ الْبَيَانَ حَمْسِينَ سَنَةً، وَالزَّرْمَتْهَا الصَّبَرُ عَلَى طَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَى، نَفَرْتَ وَاسْتَصْبَبْتَ عَلَيْكَ، فَإِنْ فَعَلْتَ ذَلِكَ فَرَحْتَ عِنْدَ الْمَوْتِ فَرَحًا لَا أَخْرَلَهُ، وَإِنْ سَوْفَتَ وَتَسَاهَلْتَ جَاءَكَ الْمَوْتُ فِي وَقْتٍ لَا كَتْحَسِيَةَ، وَتَحْسَرْتَ تَحْسَرًا لَا أَخْرَلَهُ،

وَعِنْدَ الصَّبَابَاحِ يَحْمَدُ الْقَوْمُ السُّرَى<sup>(٦)</sup>

وَعِنْدَ الْمَوْتِ يَأْتِيكَ (الْحَيْرُ الْيَقِينُ)<sup>(٧)</sup> هُوَ لَعْلَمُنَّ نَيَاهَ بَعْدَ حِينِكَ<sup>(٨)</sup> [ص: ٨٨].

(١) - أي: إقامتك.

(٢) - وتسوف بالعمل نفسك.

(٣) - في نسخة: (إني أحتمل).

(٤) - في نسخة: (عللي).

(٥) - أي: لا يدخل.

(٦) - الْمُسْرَى: سير أول الليل. انظر بقية البيت في مجمع الأمثال للميداني رقم (٢٣٨٢).

(٧) - في نسخة: (حر العقى).

الْعَقْوَ وَالْعَافِيَةَ (فِي الدِّينِ وَالْدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ)<sup>(٩)</sup>، اللَّهُمَّ أَنْقُضْنِي فِي أَحَبِّ السَّاعَاتِ إِلَيْكَ، وَاسْتَعْمَلْنِي بِأَحَبِّ الْأَعْمَالِ إِلَيْكَ، (لِتَقْرِيبِي)<sup>(١٠)</sup> إِلَيْكَ زَلْقَنِي، وَتَبْعَدْنِي عَنْ سُخْطَكَ بَعْدًا، أَسْأَلُكَ تَغْفِيَتِي، وَأَسْتَغْفِرُكَ فَغَفَرْ لِي، وَأَذْغُوكَ فَسَتَحْجِبْ لِي»<sup>(١١)</sup>.

لَمْ أَفْرِأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ، وَهُوَ آمِنُ الرَّسُولُ<sup>(١٢)</sup> إِلَى آخِرِ السُّورَةِ<sup>(١٣)</sup>، وَالْإِحْلَاصِ وَالْمُعَدَّدَيْنِ<sup>(١٤)</sup>، وَ(تَبَارِكَ)<sup>(١٥)</sup> الْمُلْكُ<sup>(١٦)</sup>.

وَلَيَاخْدُنْكَ النُّؤُمَ وَأَنْتَ عَلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَعَلَى الْطَّهَارَةِ، فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ عُرِجَ بِرُوحِهِ إِلَى الْعَرْشِ، وَكَيْبَتْ مُصَلِّيَ إِلَى أَنْ يَسْتَيْقِظَ.

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - في نسخة: (حتى تقربي).

(٣) - أخرجه الترمذى (٣٢٩٨) وابن ماجة (٣٨٧٤) والنمسائى في عمل اليوم والليلة (٨٩٠) وابن السنى (٧٦٥) بلفظ عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا قادكم عن فراشه من الليل ثم عاد اليه فلينفضه بصفة إزاره ثلاث مرات، فإنه لا يدرى ما حلفه عليه، فإذا أضطجع فليقل: بسم الله وضعت حني، وبك أرفعه، إن أمسكت نفسى فارحمنها، وإن ردتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين».

(٤) - عن أبي مسعود البرى رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الآيات من آخر سورة البقرة من قرأها في ليلة كفتاه». قال عبد الرحمن: فلقيت أبا مسعود وهو يطوف باليت فسانته فحدثنيه. أخرجه البخارى (٤٠٠٨).

(٥) - عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ فيهما: هُوَ اللَّهُ أَنْدَهُ هُوَ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ هُوَ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ هُمْ يَمْسِحُ بهما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرات. أخرجه البخارى (٥١٧).

(٦) - في نسخة: (رسورة تبارك).

(٧) - أخرج أحمد (٣٤٠/٣) والترمذى (٢٨٩٤) وابن السنى (٣٤٠١) والدارمى (٣٤١٤) والنمسائى في عمل اليوم والليلة (٧٠٦) وابن السنى (٦٧٥) عن جابر رضى الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا ينام حتى يقرأ: هُوَ الْمُتَزَبِّلُ تَزَبِّلُ الْكِتَابَ هُوَ تَبَارِكُ الْمَذِيقُ بِيَدِهِ الْمُلْكُ.

وإذا أرشدناك إلى ترتيب الأجزاء، فلذك لك كيفية الصلاة والصوم، وآدابها  
وآداب (القدرة والجمعة).<sup>(١)</sup>

## آداب الصلاة

فإذا فرغت من طهارة (الحدث وطهارة الحجث)<sup>(٢)</sup> في البدن<sup>(٣)</sup> والثياب والمكان ومين  
نشر العورة من السرّة إلى الركبة، فاستقبل القبلة<sup>(٤)</sup> قابعاً (مزاوجاً)<sup>(٥)</sup> بين قدامك بحثث  
لا تضمهم، واستو قائماً (واقرأ)<sup>(٦)</sup> هقل أغڑ برب الناس<sup>(٧)</sup> تحصل بها من الشيطان  
الرجيم، وأخرين قلبك (ما أنت فيه)<sup>(٨)</sup> وفرغ من (الرسائل)<sup>(٩)</sup>؛ وانظر بين يديك من  
تعود ومتناجي؟ وأستح أن تناجي مولاك بقلب غافل وصدر مشحون بوساوس الدنيا  
وبخواص الشهوات.

وأعلم: (أنه)<sup>(١)</sup> تعالى مطلي على سريرك وناظر إلى قلبك، فإنما يتبدل الله من  
صلاتك بقدر حشر عنك وحضر عنك، وتواضعك وتضرعك، وأعبدك في صلاتك كأنك  
تراء، فإن لم تكن تراه فإنه يراك.

(١) - في نسخة: (نها هذا القصور).

(٢) - في نسخة: (فقل).

(٣) - في نسخة: (ستحي).

(٤) - في نسخة: (اطلع عليك).

(٥) - في نسخة: (نعمك ولا ضرك).

(٦) - في نسخة: (فعالج).

(٧) - وهي: الحذر في تدبير الأمور.

(٨) - لأن في صلاتك حلالاً لعدم حضور قلبك فالخشوع في الصلاة ولو في جزء منها واجب لكنه

ليس شرطاً لصحة الصلاة كما أفاده شيخنا أحمد التحراوي. (مرافي العبودية ص ٤٣).

(٩) - في نسخة: (جماعة غيرك).

(١) - في نسخة: (القدرة والجماعة والجمعة).

(٢) - في نسخة: (التحث وطهارة الحدث).

(٣) - حتى داخل الفم والأنف والعين والأذن.

(٤) - أي: عينها مطلقاً ، فيقرب بقينا، وفي بعد ظنا. (مرافي العبودية ص ٤).

(٥) - في نسخة: (مفرجاً).

(٦) - في نسخة: (ثم اقرأ).

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٨) - في نسخة: (الوسائل).

(٩) - في نسخة: (إن الله).

وَلَيْكَنْ ذَلِكَ حَاضرًا فِي قَبْلِكَ عِنْدَ تَكْبِيرِكَ، (وَلَا) <sup>(١)</sup> تَعْرُبُ عَنْكَ الْجِهَةَ قَبْلَ الْفَرَاغِ مِنَ التَّكْبِيرِ <sup>(٢)</sup>.

وَارْفَعْ يَدِيكَ عِنْدَ التَّكْبِيرِ بَعْدَ إِرْسَالِهِمَا أُولَأَمْ لِي (حَذْنُو) <sup>(٣)</sup> مُتَكَبِّرَكَ وَهُمَا مُسْتَرْطَانِ، وَأَصَابَهُمَا مُنْشُرَةٌ، وَلَا تَكْلُفْ ضَمْهَا وَلَا (تَقْرِيقَهَا) <sup>(٤)</sup>، (بَعْثِثُ <sup>(٥)</sup> تَحَادِي يَا بَهَائِيكَ شَحْمَنِي أَذْنِيَكَ (وَبَرْوُوسٍ) <sup>(٦)</sup> أَصَابَعُكَ أَعْلَى أَذْنِيَكَ (وَبِكَفِيكَ) <sup>(٧)</sup> مُتَكَبِّرَكَ، فَإِذَا اسْتَقَرَنَا فِي مَقْرَبِهِمَا فَكِيرٌ، ثُمَّ أَرْسَلَهُمَا بِرْفَقٍ، وَلَا تَدْعُ بَعْدَكَ عِنْدَ الرُّفْعِ وَالْإِرْسَالِ إِلَى فَدَامِ دُفَعًا، وَلَا إِلَى خَلْفِ رُفَعًا، وَلَا تَقْضُهُمَا يَمِينًا وَلَا شِمَالًا، فَإِذَا أَرْسَلَهُمَا فَاسْتَأْنِفْ رُفْعُهُمَا إِلَى صَدْرِكَ، وَأَكْرِمِ الْيَمِينِيَّ بِرَأْسِعِهَا عَلَى (الْيُسْرَى) <sup>(٨)</sup>. وَانْشِرْ أَصَابِعَ الْيَمِينِيَّ عَلَى طُولِ ذِرَاعِكَ الْيُسْرَى، وَاقْبِضْ بِهَا عَلَى كُرْعَهَا.

وَقُلْ بَعْدَ التَّكْبِيرِ: «اَللَّهُ اَكْبَرُ كَبِيرًا، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ كَثِيرًا، وَسُبْحَانَ اللَّهِ بُكْرَةً وَأَصْبَلًا» <sup>(٩)</sup>. ثُمَّ اقْرِبْ: «وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَيْفَا مُسْلِمًا،

(١) - في نسخة: (لا).

(٢) - لأنَّه الواجد عند الشافعي والأكمل عند إمام الحرمين.

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - في نسخة: (تَقْرِيقَهَا). قال الإمام محمد نوري الحموي في مراتي العبودية (ص ٤٤): بل اتركتها على مقتضى طبعها... لكن قال ابن حجر كشیخ الإسلام، ويسن كشف الكفين ونشر الأصباب وتقریقها وسطاً.

(٥) - في نسخة: (وارفع يديك بحیث).

(٦) - في نسخة: (ورُؤُوس).

(٧) - في نسخة: (وَتَحَادِي بِكَفِيكَ).

(٨) - في نسخة: (الشمال).

(٩) - أخرجه الطیالسي (٩٤٧). وأبو داود (٧٦٤) وابن ماجة (٨٠٧) وابن حزيمة (٤٦٨). ابن حبان في صحيحه (١٧٨٠ و ٢٦٠١) عن جعفر بن مطعم. وذكره النوري في الأذكار رقم: (١١٨).

وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ، إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، لَهُ شَرِيكٌ لَهُ وَيَدِلَكَ أَمْرُتُ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ» <sup>(١)</sup>.

ثُمَّ قُلْ: «أَغْوَذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ» <sup>(٢)</sup>، ثُمَّ اقْرِبَا الْفَاتِحةَ <sup>(٣)</sup> بِتَشْبِيهِاتِهَا، وَاجْهَهُ فِي الْفَرْقِ بَيْنَ الصَّادِ وَالظَّاءِ فِي قَرَاءَتِكَ فِي الصَّلَاةِ، وَقُلْ آمِينَ <sup>(٤)</sup>، وَلَا تَصْنِعْ بِقُولِكَ: «هُوَ لَا الصَّادِيُّنَ» <sup>(٥)</sup> وَصَلَا.

وَاجْهَهُ بِالْقِرَاءَةِ فِي الصُّبْحِ وَالْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ أَعْنَى فِي الرُّكْعَيْنِ الْأَوَّلَيْنِ، إِلَّا أَنْ تَكُونَ مَأْمُومًا، وَاجْهَهُ بِالثَّالِثِيْنِ.

وَاقْرِبَا فِي الصُّبْحِ بَعْدَ الْفَاتِحةِ مِنَ السُّورَ (الْطَّوَالِ مِنَ) الْمُفَصَّلِ <sup>(٦)</sup>، وَفِي الْمَغْرِبِ مِنْ قَصَارِهِ، وَفِي الظَّهِيرَ وَالْمَعْصَرِ وَالْعِشَاءِ مِنْ أُوْسَاطِهِ، تَحْفُو: «وَالسَّمَاءُ ذَاتُ الْبُرُوجِ» <sup>(٧)</sup> وَمَا قَارَبَهَا مِنَ السُّورَ، وَفِي الصُّبْحِ فِي السَّفَرِ: «قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ» <sup>(٨)</sup> وَهُوَ قُلْ مُوَلَّهُ اللَّهُ أَحَدٌ <sup>(٩)</sup>، وَلَا تَصْنِعْ أَخْرَى السُّورَةِ (بِتَكْبِيرٍ) <sup>(١٠)</sup> الرُّكْبُرُعُ، وَلَكِنْ افْصُلْ بَيْنَهُمَا بِعِصْدَارٍ: «سُبْحَانَ اللَّهِ».

(١) - أخرجه أحمد (١١٩٠ و ٩٥١) ومسلم (٧٧١). وأبو داود: (٧٦٠) والترمذني (٣٤٢٠) والنسائي (٨٩٦) عن علي رضي الله عنه.

(٢) - أخرجه أحمد (٤٥/٤) والبيهقي في السنن الكبرى (٣٥/٢) عن جعفر بن مطعم قال: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال قبل القراء في الصلاة: «أَغْوَذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ من نفخه ونفخه وهو منه». <sup>(١)</sup>

(٣) - أخرجه ابن حبان (٤٥٧) موارد. وابن حزيمة (٤٩٠) بإسناد صحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لَا يَجْزِي صَلَاةً لَا يَقْرَأُ فِيهَا بِنَافِخَةِ الْكِتَابِ».

(٤) - أخرجه البخاري (٧٨٠) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِذَا أَمِنَ الْإِمَامُ فَأَمْنُوا، فَإِنَّهُ مِنْ وَاقِفَ تَأْمِينِهِ تَأْمِينَ الْمَلَائِكَةِ غَفْرَ لِمَا تَقْدِمُ مِنْ ذَنْبِهِ».

(٥) - في نسخة: (طوال).

(٦) - وأول المفصل: الحجرات وآخره البنا، وطواله كسوة ق والمرسلات.

(٧) - في نسخة: (بتکبیرة).

وَكُنْ فِي حَجَبٍ قِبَلَكَ مُطْرِقاً فَاقِرًا نَظَرَكَ عَلَى مُضْلَّكَ، فَذَلِكَ أَجْمَعُ لِهِمْكَ وَأَحَدُ لِحُضُورِ قَبْلَكَ<sup>(١)</sup>، وَإِيَّاكَ أَنْ تَلْقَفَتِ يَمِينًا وَشِمَالًا فِي صَلَاتِكَ.

ثُمَّ كَبَرَ لِلرُّكُونُ، وَارْفَعْ يَدَيْكَ كَمَا سَبَقَ، وَمَدَ الْكَبِيرَ إِلَى اتْهَامِ الرُّكُونِ، ثُمَّ ضَعَ رَاحِيلَكَ عَلَى رُكْبَيْكَ وَأَصَابِعَكَ مَنْشُورَةً، وَانْصَبَ رُكْبَيْكَ، وَمَدَ ظَهْرَكَ وَعَنْقَكَ وَرَأْسَكَ مُسْتَوِيًّا (كَالصَّفِيفَة)<sup>(٢)</sup> (الواحِدَة)، وَجَافَ مِرْفَقَيْكَ عَنْ جَنِينِكَ، وَالْمَرَأَةُ لَا تَقْعُلُ ذَلِكَ بَلْ تَضْمُمُ بَعْضَهَا إِلَى بَعْضٍ، وَقُلْ: «سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيمِ (ثَلَاثَة)<sup>(٣)</sup>». وَإِنْ كُنْتَ مُفْرِدًا فَالْبَرِيادَةُ إِلَى (سَبْعَ وَعَشَر)<sup>(٤)</sup> حَسَنَ.

ثُمَّ ارْفَعْ رَأْسَكَ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِمًا، وَارْفَعْ يَدَيْكَ قَائِمًا: «سَمِعَ اللَّهُ مِنْ حَمْدَهُ»<sup>(٥)</sup>.

فَإِذَا اسْتَرْتَيْتَ قَائِمًا فَقُلْ: «رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ مِلْءُ السَّمَاوَاتِ وَمِلْءُ الْأَرْضِ وَمِلْءُ مَا شَيْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدَ»<sup>(٦)</sup>.

وَإِنْ كُنْتَ فِي فَرِيقَةِ الصَّبِحِ فَاقْرُأْ الْقُتُوتَ فِي الرُّكْعَةِ الثَّالِثَةِ فِي اعْتِدَالِكَ مِنَ الرُّكُونِ<sup>(٧)</sup>.

(١) - قال الإمام محمد بنوري الجاوي في مراقي العبودية (ص ٤٥): نعم السنة أن يقصر نظره على مسبحته ما دامت مرتفعة بعد أن يشير بها عند قوله: إلا الله في الشهادتين ولو مستوره ولكن من حيث متوجهة للقبلة ويستمر كذلك إلى القيام من الشهادتين الأولى أو السلام في الشهادتين الأخري.

(٢) - في نسخة: (الصحيح). والصفحة: اللوح.

(٣) - في نسخة: (وبحمده).

(٤) - أخرج أبو داود (٨٨٦) والترمذى (٢٦١) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قال أحدكم: سبحان رب العظيم ثلاثاً فقد تم ركوعه».

(٥) - في نسخة: (السبعين والعشر).

(٦) - أخرج البخاري (٧٩٥) ومسلم (٣٩٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «سمع الله من حمده، حين يرفع صلبه من الركوع، ثم يقول وهو قائم: ربنا لك الحمد».

(٧) - أخرج مسلم (٤٧٦) وأبو داود (٨٤٦) والترمذى (٣٥٤١) عن علي وابن أبي أوفى رضي الله عنهما، أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا رفع رأسه قال: «سمع الله من حمده، ربنا لك الحمد، ملء السماوات وملء الأرض، وملء ما شئت من شيء بعد».

ثُمَّ اسْجُدْ مُكَبِّرًا غَيْرَ رَافِعِ الْيَدَيْنِ، وَضَعْ أَوْلَى الْأَرْضِ رُكْبَيْكَ ثُمَّ يَدَيْكَ ثُمَّ جَهْنَمَكَ مُكْشُوفَةً، وَضَعْ أَنْفَكَ مَعَ الْجَهْنَمِ، وَجَافَ مِرْفَقَيْكَ عَنْ جَنِينِكَ، وَأَقْلَ بَطْنَكَ عَنْ فَجَدِينِكَ، وَالْمَرَأَةُ لَا تَقْعُلُ ذَلِكَ، وَضَعْ يَدَيْكَ عَلَى الْأَرْضِ حَذْرَ مُكَبِّرَكَ، وَلَا تَقْرُشُ ذَرَاعَيْكَ عَلَى الْأَرْضِ، وَقُلْ: «سُبْحَانَ رَبِّي الْأَعْلَى»<sup>(١)</sup> ثَلَاثَةُ أَوْ سَبْعَةُ أَوْ عَشَرًا إِنْ كُنْتَ مُفْرِدًا.

ثُمَّ (ارْفَعْ)<sup>(٢)</sup> رَأْسَكَ مِنَ السُّجُودِ مُكَبِّرًا حَتَّى تَعْتَدِلَ حَالِسًا، وَاجْلِسْ عَلَى رِجْلَكَ الْيُسْرَى وَانْصُبْ قَدَمَكَ الْيُمْنَى، وَضَعْ يَدَيْكَ عَلَى فَجَدِينِكَ وَالْأَصَابِعِ مَنْشُورَةً، وَقُلْ: «رَبِّ اغْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَارْجِعْنِي وَاهْدِنِي وَاجْبِرْنِي وَغَافِرْ عَنِي»<sup>(٣)</sup>.

ثُمَّ اسْجُدْ سَجْدَةً ثَانِيَةً كَذَلِكَ، ثُمَّ اعْتَدِلَ حَالِسًا (الاستراحة)<sup>(٤)</sup> فِي كُلِّ رُكْعَةٍ لَا تَشَهَّدْ عَقْبَيْهَا.

ثُمَّ تَقُومُ وَتَضَعُ الْيَدَيْنِ عَلَى الْأَرْضِ، وَلَا تَقْدُمْ إِحْدَى رِجْلَيْكَ فِي حَالَةِ الْأَرْتِفَاعِ، وَإِيَّاكَ أَتَكِبِّرُهُ الْأَرْتِفَاعَ عِنْدَ الْقُرْبِ مِنْ حَدَّ جَلْسَةِ الْأَسْرَارِ، وَمَدُّهَا إِلَى (الْأَتِصَافِ)<sup>(٥)</sup> ارْتِفَاعَكَ إِلَى (قِيَامِكَ)<sup>(٦)</sup>، وَلَتَكُنْ هَذِهِ الْحَالَسَةُ جَلْسَةً حَفِيقَةً مُخْتَلَفةً<sup>(٧)</sup>.

(٨) - عن الحسن بن علي رضي الله عنهما قال: علمي رسول الله صلى الله عليه وسلم كلمات أولهن في الوتر: «اللهم اهدني فيما هديت، واغفني فيما عافيت، وتولني فيما توليت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شر ما قضيت، فإنك تقضي ولا يقضى عليك، وإنك لا يذل من وليت، تبارك ربنا وتعاليت». أخرجه أبو داود (١٤٢٥) والترمذى (٤٦٤) والنسائي (٢٤٨/٣). وابن ماجة (١١٧٨). والحاكم (٣/١٧٢).

(٩) - أخرج أبو داود (٨٨٦) والترمذى (٢٦١) وابن ماجة (٨٩٠) عن ابن مسعود، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا سجد أحدكم فليقل: سبحان رب الأعلى ثلثاً وذلك أدناه». وقال بهاء الدين المقدسي في العدة شرح العمدة (ص ٩٤): رواه الأثرى والترمذى.

(١٠) - في نسخة: (ترفع).

(١١) - أخرجه أبو داود (٨٥٠) والترمذى (٢٨٤) وابن ماجة (٨٩٨) والبيهقي في السنن الكبرى (١٢٢/٢) والحاكم (١٢٦٢ و ٢٦٢) عن ابن عباس رضي الله عنهما.

(١٢) - في نسخة: (جلسة الاستراحة).

وصل الرُّكْعَةُ الثانيةَ كَا لَوْلَىٰ وَأَعْدَّ التَّعْرُفَ فِي الْإِيمَانِ.  
 ثُمَّ (الجليس)<sup>(١)</sup> في الرُّكْعَةِ الثَّانِيَةِ لِتَشَهِّدُ الْأَوَّلَ، وَضَعَ الْيَدَ الْيُمْنَىٰ فِي (جُلُوسِ التَّشَهِيدِ)<sup>(٢)</sup> عَلَى الْفَخِيدِ الْيُمْنَىٰ مَقْبُوضَةً الْأَصَابِعِ إِلَى الْمُسْبَحةِ وَالْإِيمَامَ فَرِسْلَهُمَا، (وَأَنْتَرَ مُسْبَحةَ)<sup>(٣)</sup> يُمْنَاكَ عِنْدَ قَوْلِكَ: «لَا إِلَهَّ»، لَا عِنْدَ قَوْلِكَ: «لَا إِلَهَ»، وَضَعَ الْيَدَ الْبَشِّرَىٰ مُنْشَوَّرَةً الْأَصَابِعِ عَلَى الْفَخِيدِ الْبَشِّرَىٰ، وَاجْلِسْ عَلَى رِجْلِكَ الْبَشِّرَىٰ فِي هَذَا التَّشَهِيدِ كَمَا بَيْنَ السَّجَدَتَيْنِ، وَفِي التَّشَهِيدِ الْأَخِيرِ مُتَوَّرِّكًا.

وَاسْتَكْبِلِ الدُّعَاءَ الْمُعْرُوفَ الْمَاثُورَ بَعْدَ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَاجْلِسْ فِيهِ عَلَى وَرِكَكَ الْأَيْسَرِ، وَضَعَ رِجْلَكَ الْيُسْرَىٰ خَارِجَةً مِنْ تَحْتِكَ، وَأَنْصُبَ الْقَدْمَ الْيُمْنَىٰ.

ثُمَّ قُلْ بَعْدَ الْفَرَاغِ: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ»<sup>(٤)</sup> مَرْتَبَتْ مِنَ الْجَانِبَيْنِ، وَالْتَّفِيتُ بِعِيْثَ يُرَىٰ بِيَاضِ حَدِيثِكَ مِنْ جَانِبِكَ.  
 وَأَنْزِلِ الْخُرُوجَ مِنَ الصَّلَاةِ، وَأَنْبِرِ السَّلَامَ عَلَى مَنْ عَلَى جَانِبِكَ مِنَ الْمَلَائِكَةِ وَالْمُسْلِمِيْنَ.

### وَهَذِهِ هِيَةُ صَلَاةِ الْمُنْفِرِ.

(٥) - فِي نَسْخَةٍ: (مِنْصَفِ).

(٦) - فِي نَسْخَةٍ: (الْقِيَامِ).

(٧) - أَيْ: سُرِيعَةً، فَلَا يَجُوزُ تَطْوِيلُهَا كَالْجُلوسِ بَيْنَ السَّجَدَتَيْنِ كَمَا قَالَهُ ابْنُ حَمْرَةَ، (مَرَاقِيُّ الْعُبُودِيَّةِ) ص٦٤.

(٨) - فِي نَسْخَةٍ: (تَحْلِسِ).

(٩) - فِي نَسْخَةٍ: (جُلُوسِكَ لِتَشَهِّدُ الْأَوَّلَ).

(١٠) - فِي نَسْخَةٍ: (وَأَشَرَّ بِمُسْبَحةِ).

(١١) - أَخْرَجَ أَبُو دَاؤِدَ (٩٩٧) عَنْ وَاتِّيلَ بْنِ حَمْرَةَ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: صَلَّيْتُ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَكَانَ يُسَلِّمُ عَنْ بَيْنِهِ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، وَعَنْ شَالِهِ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ.

**وعِمَادُ الصَّلَاةِ: الْخُشْرُوعُ<sup>(١)</sup>، وَحُضُورُ الْقَلْبِ، مَعَ الْقِرَاءَةِ وَالْذِكْرِ (بِالْفَهْمِ)<sup>(٢)</sup>.**  
 وَقَالَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى: كُلُّ صَلَاةٍ لَا يَحْضُرُ فِيهَا الْقَلْبُ فَهِيَ إِلَى الْعُفْوِيَّةِ أَسْرَعُ.

وَقَالَ (رَسُولُ اللَّهِ)<sup>(٣)</sup> صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ الْعَبْدَ لِيَصْلِي الصَّلَاةَ فَلَا يَكْتُبُ لَهُ مِنْهَا سُلْسُلَهَا وَلَا عُشْرُهَا، وَإِنَّمَا يُكْتُبُ لِلْعَبْدِ مِنْ صَلَاتِهِ بِقَدْرِ مَا عَقَلَ مِنْهَا»<sup>(٤)</sup>.

(١) - ذَكَرَ الْمَيْمَيِّنِ فِي الْمُعْصَمِ: (٢٨١٢) عَنْ أَبِي الدَّرَداءِ، أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «أَوْلَى شَيْءٍ يَرْفَعُ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ الْمُخْشَوْعَ حَتَّى لَا تَرِي فِيهَا حَاشِعًا». قَالَ: رَوَاهُ الطَّيْرَانِيُّ فِي الْكَبِيرِ وَإِسْنَادِهِ حَسَنٌ.

وَأَخْرَجَ أَبْنَيَ الْمَارِكِ فِي الْرَّهْدَ: (١١٩) وَالْطَّيْرَانِيُّ فِي الْكَبِيرِ: (٩٣٤٢) عَنِ الْأَعْمَشِ قَالَ: كَانَ عَبْدُ اللَّهِ إِذَا صَلَّى كَانَهُ ثَوْبٌ مُلْقَىٰ. قَالَ الْمَيْمَيِّنِ فِي الْمُعْصَمِ: (٢٨١٦): رَوَاهُ الطَّيْرَانِيُّ فِي الْكَبِيرِ وَرِحَالِهِ مُوْتَقِّنُونَ وَالْأَعْمَشُ لَمْ يَدْرِكْ أَبْنَيَ مُسَعْدَ.

(٢) - فِي نَسْخَةٍ: (بِالْفَهْمِ).

(٣) - مَا بَيْنَ ( ) زِيَادَةً مِنْ نَسْخَةٍ.

(٤) - لَمْ أَجِدْهُ بِلْفَظِ الْمَصْنَفِ، وَإِنَّمَا حَادَ فِيمَا أَخْرَجَ أَحْمَدَ (٣٢١١/٤) وَالْحَمِيْدِيَّ (١٤٥) وَأَبْنَيَ دَاؤِدَ (٧٩٦) وَالنَّسَانِيُّ فِي الْكَبِيرِ (٥٢٥). عَنْ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ قَالَ: سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «إِنَّ الرَّجُلَ لِيَنْصُرِفَ مَا كَتَبَ لَهُ إِلَّا عُشْرُ صَلَاتِهِ، تَسْعُهَا، ثَمَّهَا، سَبْعُهَا، سِدْسُهَا، رَبْعُهَا، ثَلَاثُهَا، نَصْفُهَا».

وَأَخْرَجَ أَحْمَدَ (٤/٣١٩) وَالنَّسَانِيُّ فِي الْكَبِيرِ (٥٢٤) أَنَّ عَمَّارَ بْنَ يَاسِرَ قَالَ: سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «إِنَّ الرَّجُلَ لِيَصْلِي الصَّلَاةَ، وَلَعَلَّهُ أَنْ لَا يَكُونَ لَهُ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَّا عُشْرَهَا، أَوْ سِعْهَا، أَوْ سَبْعَهَا، أَوْ سِدْسَهَا، أَوْ رَبْعَهَا، أَوْ ثَلَاثَهَا، أَوْ نَصْفَهَا».

وَأَخْرَجَ الطَّبَالِسِيَّ (٦٥٠) وَابْنَ حِيَانَ (١٨٨٩) أَنَّ عَمَّارَ بْنَ يَاسِرَ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، فَخَفَّفَهُمَا، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنَ الْحَارِثِ: يَا أَبَانِ الْقَظَافَانِ، أَرَأَكَ تَدْفَعُهُمَا، قَالَ: إِنِّي بَادَرْتُ بِهِمَا الْوَسَوَاسِ، وَإِنِّي سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «إِنَّ الرَّجُلَ لِيَصْلِي الصَّلَاةَ، وَلَعَلَّهُ لَا يَكُونَ لَهُ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَّا عُشْرَهَا، أَوْ سِعْهَا، أَوْ سَبْعَهَا، أَوْ سِدْسَهَا» حَتَّى أَتَى عَلَى الْعَدْدِ. قَالَ أَبُو حَمَّادَ بْنَ حِيَانَ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: هَذَا إِسْنَادٌ يُوْهِمُ مِنْ لَمْ يَحْكُمْ صَنَاعَةَ الْعِلْمِ أَنَّهُ مُنْفَصِّلٌ غَيْرُ مُنْصَلٌ، وَلَيْسَ كَذَلِكَ؛ لَأَنَّ عَمَّارَ

## آداب إمامية والقلدة

يُبَعِّدُ لِلإِمَامِ:

- ١- أَنْ يُحْفَفِ الصَّلَاةَ، قَالَ أَنْسُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «مَا صَلِّتْ خَلْفَ أَحَدٍ صَلَاةً أَخْفَى وَلَا أَتَمَّ مِنْ صَلَاةَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ».<sup>(١)</sup>
- ٢- وَلَا يُكَبِّرُ مَا لَمْ يَقْرَئْ مُؤْذِنًا مِنَ الْإِقَامَةِ، وَلَا يَكْبِرُ نَسْنَةً<sup>(٢)</sup> الصُّورَفُ.
- ٣- وَيَرْفَعُ الْإِمَامُ صَوْنَهُ بِالْكُبْرَاتِ، وَلَا يَرْفَعُ الْمَأْمُومُ صَوْنَهُ إِلَّا يَقْدِرُ مَا يُسْمِعُ نَفْسَهُ.
- ٤- وَيُبَوِّي الْإِمَامُ الْإِمَامَةَ لِيَنَالَ الْفَضْلَ، (فِيَذَا)<sup>(٣)</sup> لَمْ يُبْوِي صَحَّتَ صَلَاةَ الْقُرُونِ إِذَا نَوَّرَهَا الْأَنْتِدَاءَ بِهِ، وَتَأْلُوا فَصِيلَ الْقُدُورَةَ.
- ٥- وَيُسْرُ بِدُعَاءِ الْإِسْتِفْتَاحِ<sup>(٤)</sup> وَالْتَّغْرِيدِ كَالْمُنْفَرِدِ، وَيَجْهَرُ بِالْفَاتِحةِ وَالسُّورَةِ فِي جَمِيعِ الْصُّبْحِ (وَأَوْلَانِي)<sup>(٥)</sup> الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ، وَكَذَلِكَ الْمُنْفَرِدِ، وَيَجْهَرُ بِقَوْلِهِ: «آمِينَ» فِي الْجَهَرَةِ<sup>(٦)</sup> وَكَذَلِكَ الْمَأْمُومُ، وَيَقْرُئُ<sup>(٧)</sup> الْمَأْمُومُ تَأْمِينَهُ تَأْمِينَ الْإِمَامِ مَعًا، لَا تَعْقِيَّا لَهُ.

بن أبي بكر سمع هذا الخبر عن جده عبد الرحمن بن الحارث بن هشام، عن عمار بن ياسر، على ما ذكره عبد الله بن عمر، لأن عمر بن أبي بكر لم يسمعه من عمار على ظاهره.

وأخرج ابن ماجة (٤٢٠٠) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن العبد إذا صلي في العلانية فأحسن، وصلى في السر فأحسن - قال الله عز وجل: هذا عبدي حقا».

(١) - أخرجه البخاري (٧٠٨) ومسلم (١٩٠).

(٢) - في نسخة: (نسن).

(٣) - في نسخة: (فيان).

(٤) - وهو: «وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي وحياتي لله رب العالمين. لا شريك له وبذلك أمرت، وأنا من المسلمين». وفي رواية: «وأنا من المسلمين».

(٥) - في نسخة: (أوليبي).

٦- وَسَكَّتُ الْإِمَامُ سَكْتَةً عَقِيبَ الْفَاتِحةِ لِيُثُوبَ إِلَيْهِ نَفْسَهُ، وَيَقْرُأُ الْمَأْمُومَ الْفَاتِحةَ فِي الْجَهَرَةِ فِي هَذِهِ السَّكْتَةِ، لِيَتَمَكَّنَ مِنَ الْإِسْتِمَاعِ عِنْدَ قِرَاءَةِ الْإِمَامِ، وَلَا يَقْرُأُ الْمَأْمُومَ السُّورَةَ فِي الْجَهَرَةِ إِلَّا إِذَا لَمْ يَسْمِعْ صَوْتَ الْإِمَامِ.

٧- وَلَا يُزِيدُ الْإِمَامُ عَلَى (ثَلَاثَةِ)<sup>(٨)</sup> فِي سَيِّحَاتِ الرُّكْبَرْ وَالسُّجُودِ.

٨- وَلَا يُزِيدُ فِي التَّشْهِيدِ الْأَوَّلِ بَعْدَ قَوْلِهِ: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ»<sup>(٩)</sup>.

٩- وَيَقْصِرُ فِي الرُّكْبَرْ الْأَخِيرَيْنِ عَلَى الْفَاتِحةِ، وَلَا يُطْرُأُ عَلَى الْقُوْمِ.

١٠- وَلَا يُزِيدُ دُعَاءَهُ<sup>(١٠)</sup> فِي التَّشْهِيدِ الْأَخِيرِ عَلَى قَدْرِ تَشْهِيدِهِ وَصَلَاةِهِ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

(٦) - قال الإمام النووي في الأذكار (ص ٧٥): ويستحب التأمين في الصلاة للإمام والمأموم والمفرد، ويجهر به الإمام والمفرد في الصلاة الجهرية، وال الصحيح أيضاً أن المأموم يجهر به، سواء كان الجمع قليلاً أو كثيراً.

ويستحب أن يكون تأمين المأموم مع تأمين الإمام لا قبله ولا بعده، وليس في الصلاة موضع يستحب أن يقتصر فيه قول المأموم بقول الإمام لا في قوله: «آمين»، وأما باقي الأقوال فيتناحر قول المأموم.

(٧) - يضم الراء على الأنصب وقد تكسر. (مرافي العبودية ص ٤٨).

(٨) - في نسخة: (الثلاثة).

(٩) - قال الإمام النووي في الأذكار (ص ٩٤): ولا يجب الصلاة على آل النبي صلى الله عليه وسلم فيه على المنبه الصحيح المشهور لكن تُستحب. قال بعض أصحابنا: تحب، والأفضل أن يقول: «اللهم صلي على محمد عبديك ورسولك الذي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذراته، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد النبي الأمي وعلى آل محمد وأزواجه وذراته، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد». أخرجه البخاري (٦٣٥٧) ومسلم (٤٠٦) وأبو داود (٩٧٦) والترمذى (٤٨٣) والناساني (٤٧٣) وابن ماجة (٩٠٤) والدارمى (١٣١٦) والطیالسى (١٠٦١) عن كعب بن عجرة رضي الله عنه.

١٥ - وَلَا يَقْفَظُ الْمَأْمُومُ وَحْدَهُ بِلْ يَدْخُلُ الصَّنْفَ، أَوْ يَجْرُّ إِلَى نَفْسِهِ غَيْرَهُ.

١٦ - وَلَا يَبْعُغِي لِلْمَأْمُومِ أَنْ يَقْدِمَ عَلَى الْإِمَامِ فِي أَفْعَالِهِ أَوْ يُسَارِيَهُ، بِلْ يَبْعُغِي أَنْ يَسَّأَخِرَ عَنْهُ<sup>(١)</sup>، وَلَا يَهْسُوِي (لِلرُّكُونِ)<sup>(٢)</sup> إِلَّا إِذَا تَهَىَ الْإِمَامُ إِلَى حَدَ الرُّكُونِ، وَلَا يَهْسُوِي لِلْسُّجُودِ مَا لَمْ تَصِلْ جَهَةُ الْإِمَامِ إِلَى الْأَرْضِ.

١١ - وَيَتَوَيِّي الْإِمَامُ عِنْدَ التَّسْلِيمِ<sup>(٣)</sup> السَّلَامَ عَلَى الْقَوْمِ، وَيَتَوَيِّي الْقَوْمُ بِتَسْلِيمِهِمْ حَوَابَهُ.

١٢ - وَيَتَبَثُ الْإِمَامُ سَاعَةً بَعْدَمَا يَفْرَغُ مِنَ السَّلَامِ، وَيَقْبِلُ عَلَى النَّاسِ بِرَحْمَهِ<sup>(٤)</sup>، وَلَا يَتَنَبَّتُ إِذَا كَانَ خَلْفَهُ (نِسَاء)<sup>(٥)</sup> لِيُنْصَرِّفَ إِلَيْهَا.

١٣ - وَلَا يَقُولُ أَحَدٌ مِنَ الْقَوْمِ حَتَّى يَقُولُ الْإِمَامُ، وَيَنْصَرِفَ الْإِمَامُ حَيْثُ شَاءَ عَنْ يَمِينِهِ أَوْ شِمَائِلِهِ، وَالْمُتَمِّمُ أَحَبُّ إِلَيْهِ<sup>(٦)</sup>.

١٤ - وَلَا يَحْصُلُ الْإِمَامُ نَفْسَهُ بِالدُّعَاءِ<sup>(٧)</sup> فِي قُرْوَتِ الصُّبْحِ، بَلْ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ اهْدِنَا»<sup>(٨)</sup>، وَيَخْهُرُ بِهِ، وَيَرْمَمُ الْقَوْمَ، وَلَا يَرْفَعُنَّ أَيْدِيهِمْ<sup>(٩)</sup> إِذَا لَمْ يَبْتَثْ (ذَلِكَ)<sup>(١٠)</sup> فِي الْأَخْبَارِ، وَيَقْرَأُ الْمَأْمُومَ بِقِيَةِ الْقُرْنَتِ مِنْ قَوْلِهِ: «إِنَّكَ تَقْضِي وَلَا يَقْضَى عَلَيْكَ»<sup>(١١)</sup>.

(٥) - أخرج أحمد (٢٥٠/٥) وأبو داود (٩٠) والترمذى (٢٥٧) عن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث لا يحل لأحد أن يفعلها: لا يوم من رجل قوماً ي Hutchinson نفسه بالدعاء دونهم، فإن فعل فقد حانهم، ولا ينظر في قبر يبت قبل أن يستأند....».

(٦) - «اللهم اهدني فيمن هديت...». أخرجه أبو داود (١٤٢٥) وابن ماجه (١٤٢٦) والترمذى (٤٦٤) عن الحسن بن علي رضي الله عنهما. وقد تقدم ذكره.

(٧) - أخرج البيهقي في السنن الكبرى (٢١١/٢) عن أنس رضي الله عنه قال: «ولقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم كلما صلي الغداة رفع يديه يدعوا لهم». أما في غير المقوت فقد أخرجه البخاري (٦٣٤١) عن أبي موسى رضي الله عنه: دعا النبي صلى الله عليه وسلم ثم رفع يديه ورأيت بياض يطهه.

(٨) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٩) - وذلك من حديث الحسن بن علي رضي الله عنهما المتقدم الذي أخرجه أبو داود (١٤٢٥) والترمذى (٤٦٤) والنسائي (٤٤٨/٣). «فإنك تقضي ولا يقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، تبارك ربنا وتعالى».

(١٠) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١١) - في نسخة: (إلى الركوع).

(١٢) - من هذه الأدعية ما أخرجه البخاري (١٣٧٧) ومسلم (٥٥٨) وأبو داود (٩٨٣) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا فرغ أحدكم من الشهاد الأخير فليغمض بالله من أربع: من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة الحياة والممات، ومن شر المسيح الدجال». قال ابن علان (٧/٢) قال القاضي عياض: استعانته صلى الله عليه وسلم من هذه الأمور مع أنه عصم منها إنما هو ليلزم خوف الله والافتقار إليه والاقتداء به، ولا يمتنع تكرير الطلب مع تحقق الإجابة، إذ فيه تحصيل الحسنهات ورفع الدرجات، ولبيين لهم صفة الدعاء في الجملة.

(١٣) - قال الإمام الشوسي في الأذكار (ص: ٩٨): قال القاضي أبو الطيب الطبراني من أصحابنا وغيره: إذا سلم الإمام فالمأمور بالخير إن شاء سلم في الحال، وإن شاء استدام الملوس للدعاء وأطال ما شاء. والله أعلم.

(١٤) - قال شيخ الإسلام: ولو مكث بعد الصلاة لذكر وداعه فالأفضل جعل عينيه إليهم ويساره إلى المحراب للاتباع. (مرافي العبودية ص: ٤٨).

(١٥) - في نسخة: (النساء).

(١٦) - اقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم لأنه كما قالت عائشة رضي الله عنها: «كان يحب التيامن ما استطاع: في طهوره، وتعلمه، وترجمه، وفي شأنه كلها». أخرجه أحمد والبخاري ومسلم وأبو داود والنسائي والترمذى وابن ماجه. انظر الجامع الصغير (٧٠٢٠) بتحقيق شيخنا.

## آداب الجمعة<sup>(١)</sup>

٣- لَمْ تَرِئَنِ بِالثَّيَابِ الْبَيْضَ، فَإِنَّهَا أَحَبُّ الثَّيَابِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى<sup>(١)</sup>، وَأَسْتَعْمَلُ مِنَ الطَّيْبِ مَا عِنْدِكَ<sup>(٢)</sup>، وَيَالَّغُ فِي تَنْظِيفِ بَدَنِكَ بِالْحَلْقِ وَالْفَصْ وَالْتَّلْقِ وَالْسَّوَالِكِ<sup>(٣)</sup> وَسَائِرُ أَنْوَاعِ النَّظَافَةِ وَتَطْبِيبِ الرَّائِحةِ<sup>(٤)</sup>.

٤- لَمْ يَكُنْ إِلَى الْجَمَاعِ وَاسْعَ<sup>(إِلَيْهِ)<sup>(٥)</sup> عَلَى الْهَيْبَةِ وَالسَّكِينَةِ فَقَدْ قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ رَاحَ إِلَى الْجَمْعَةِ<sup>(٦)</sup> فِي السَّاعَةِ الْأَوَّلِ فَكَانَمَا قَرْبَ بَدَنَةِ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الثَّالِثَةِ فَكَانَمَا قَرْبَ كُبَشَا<sup>(٧)</sup>، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْرَّابِعَةِ فَكَانَمَا (قَرْبَ)<sup>(٨)</sup> دَجَاجَةَ<sup>(٩)</sup>، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْخَامِسَةِ فَكَانَمَا (قَرْبَ)<sup>(١٠)</sup> بَيْضَةَ، (فَيَادَا)<sup>(١١)</sup> خَرَجَ الْإِمَامُ طُوقَتُ الصُّخْفَ</sup>

(٨) - أخرج البخاري (٨٧٩) ومسلم (٨٤٦) وأبو داود (٣٤١) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.

(٩) - فقد أخرج أحمد (١/٣٢٨) وأبو داود (٣٨٧٨) والترمذى (٩٩٤) عن ابن عباس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «البسوا من ثيابكم البيض، فإنها من غير ثيابكم...».

(١٠) - أخرج أحمد (٥/٤٣٨ و٤٤٠) والدارمى (١٥٤٩) والبخارى (٨٤٣) عن سلمان الفارسي رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يقتصر رجل يوم الجمعة وينظره ما استطاع من ظهير، ويدهن من دنه، أو يمس من طيب بيته، ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين، ثم يصلى ما كتب له، ثم ينصت إذا تكلم الإمام، إلا غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى».

(١١) - أخرج مسلم (٨٤٦) والطیلیسی (٢٢١٦) عن أبي سعيد الخدري، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «غسل الجمعة على كل حلتمن وسواتك. وأن يمس طيباً». انظر العده شرح العده (ص ١٤١).

(١٢) - قال الشافعی: من نظف ثوبه قبل همه ومن طاب ريحه زاد عقله. (مراقب العبودية ص ٥).

(١٣) - في نسخة: (إليها).

(١٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١٦) - في نسخة: (أهدى).

(١٧) - بتلثيث الدال: د، د، د.

(١٨) - في نسخة: (أهدى).

(١٩) - في نسخة: (قال: فإذا).

اَعْلَمُ: أَنَّ الْجُمُعَةَ (عِيدُ الْمُؤْمِنِينَ)<sup>(٢)</sup>، وَهُوَ يَوْمٌ شَرِيفٌ خَصَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ بِهِ هَذِهِ الْأَمْمَةَ، وَفِيهِ سَاعَةٌ مُّبِهَّةٌ لَا يُوَافِقُهَا عِيدُ مُسْلِمٍ يَسْأَلُ اللَّهَ تَعَالَى فِيهَا حَاجَةً إِلَّا أُعْطَاهُ إِلَيْهَا<sup>(٣)</sup>.

١- فَاسْعِدْ لَهَا مِنْ يَوْمِ الْخَمِيسِ بِتَنْظِيفِ الثَّيَابِ، وَبِكُثْرَةِ التَّسْبِيحِ وَالْاسْتُغْفَارِ عَشَيَّةَ الْخَمِيسِ، فَإِنَّهَا سَاعَةٌ تُوازِي فِي الْفَضْلِ سَاعَةَ يَوْمِ الْجُمُعَةِ<sup>(٤)</sup>. وَأَنْوَرْ صَرَمَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، لَكِنْ مَعَ (الْخَمِيسِ أَوِ السَّبْتِ)<sup>(٥)</sup>، إِذْ جَاءَ فِي (إِفْرَادِهِ)<sup>(٦)</sup> زَوْجِي<sup>(٧)</sup>.

٢- فَإِذَا طَلَّ عَلَيْكَ الصُّبْحُ فَاقْتُسِلْ، فَإِنَّ: «غُسلَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمِ»<sup>(٨)</sup>، أي: ثَابِتٌ مُؤْكَدٌ.

(١) - بضم الميم وهي لغة المحاجز وفتحتها هي لغة تميم والسكنون لغة عقيل وهذه اللغات إذا كان المراد بال الجمعة اليوم. أما إذا أردت بها الأسبوع فالسكنون لا غير كما إذا قلت: صمت الجمعة أي أسبوعاً.

(٢) - في نسخة: (حج المساكين وعيد المؤمنين).

(٣) - أخرج البخاري (٩٣٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر يوم الجمعة فقال: «فيه ساعة لا يوافقها عيد مُسْلِمٍ وهو قائم يُصلِّي يسأَلُ اللَّهَ تَعَالَى شَيْئاً إِلَّا أُعْطَاهُ إِلَيْاهُ».

(٤) - قال بعض السلف: إنَّ اللَّهَ تَعَالَى فَضْلًا سُوَى أَرْزَاقِ الْعِبَادِ لَا يَعْطِي مِنْ ذَلِكَ الْفَضْلِ إِلَّا مِنْ سَأَلَهُ عَشِيَّةَ الْخَمِيسِ وَيَوْمَ الْجُمُعَةِ.

(٥) - في نسخة: (السبت أو الخميس).

(٦) - في نسخة: (أفراده).

(٧) - أخرج البخاري (٤/٢٠٣) ومسلم (١١٤٤) وأبو داود (٢٤٢٠) والترمذى (٧٤٣) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لَا يَصُومُ أَحَدٌ كِبِيرٌ يَوْمَ الجمعة إِلَّا أَنْ يَصُومَ يَوْمًا قَبْلَهُ أَوْ بَعْدَهُ».

نَفَرَأَيْ كُلُّ رَكْعَةٍ (بَعْدَ الْفَاتِحَةِ: الْإِخْلَاصِ) <sup>(١)</sup> خَمْسِينَ (مَرَّةً) <sup>(٢)</sup>، فَفِي الْخَرِّ: «مِنْ قَعْدَ  
ذَلِكَ لَمْ يَمْتَحِنْ حَتَّى يَرَى مَقْعِدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ أَوْ يَرَى لَهُ» <sup>(٣)</sup>، وَلَا تَنْرُكُ التَّحْجِيَّةَ وَإِنْ كَانَ  
الإِمامُ يَخْطُبُ <sup>(٤)</sup>.

وَمِنَ السُّنْنَةِ أَنْ نَفَرَأَيْ أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ سُورَةَ الْأَنْعَامِ وَالْكَهْفِ وَطَهَ وَيَسِّ، فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ  
فَسُورَةُ يَسِّ وَالْدُّخَانَ وَالْمَسْجِدَةَ، وَسُورَةُ الْمُلْكَ، وَلَا تَنْدَعْ قِرَاءَةَ هَذِهِ السُّورَةِ لِيَلَّةَ  
الْجُمُعَةِ <sup>(٥)</sup>، فَفِيهَا فَضْلٌ كَثِيرٌ، وَمَنْ لَمْ يُحْسِنْ ذَلِكَ فَلَيُكْثِرْ مِنْ قِرَاءَةِ سُورَةِ الْإِخْلَاصِ،  
(وَأَكْثَرُ مِنْ) <sup>(٦)</sup> الْصَّلَاةَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي هَذَا الْيَوْمِ خَاصَّةً <sup>(٧)</sup>.

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - في نسخة: (مرة سورة الإخلاص).

(٣) - قال العراقي في المغني عن حمل الأسفار (١٨٧/١): أخرجه الخطيب في الرواية عن مالك من  
حديث ابن عمر. وهو غريب جداً.

(٤) - جاء سُلَيْلُ الطفاني يوم الجمعة ورسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب، فجلس فقال له:  
«يا سليم قم فاركع ركعتين ويتجوزُنِيهما» <sup>لَمْ</sup> قال: «إذا جاء أحدكم يوم الجمعة والإمام يخطب  
فليركع ركعتين ولیتجوزُنِيهما». أخرجه مسلم (٨٧٥).

آخر الحميدي (١٢٢٣) وأحمد (٣٠٨/٣) والدارمي (١٥٦٣) والبخاري (٢/١٥) ومسلم

(٤/٣) وابن ماجة (١١١٢) عن جابر بن عبد الله قال: دخل رجل المسجد ورسول الله صلى الله  
عليه وسلم يخطب يوم الجمعة، فقال: أصليت؟ قال: لا. قال: قم فصل الركعتين». وأخرج أحمد  
(٣٦٩/٣) والدارمي (١٥٥٩) والبخاري (٢/٧١) ومسلم (٣٠٨/٣) عن جابر قال: قال رسول الله  
صلى الله عليه وسلم وهو يخطب: «إذا جاء أحدكم والإمام يخطب، أو قد خرج، فليصل ركعتين».  
(٥) - تقدم ذكر دليل ذلك.

(٦) - في نسخة: (واكثار).

(٧) - ذكر المحييمي في الجمجم (٣٠٢٥) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:  
«أكثروا الصلاة على في الليلة الزهراء واليوم الأزهر، فإن صلاتكم تعرض على». قال: رواه الطبراني  
في الأوسط، وفيه: عبد المنعم بن بشير الأنباري، وهو ضعيف. وله شواهد تقوى به. وانظره في الجامع  
الصغرى بتحقيق شيخنا (١٤١).

وَرُفِعَتِ الْأَقْلَامُ، وَاجْتَمَعَتِ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ الْمِنْبَرِ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْهِ <sup>(١)</sup>، وَيَقَالُ: إِنَّ  
النَّاسَ فِي قُرْبِهِمْ عِنْدَ النَّظَرِ إِلَى وَجْهِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى قَدْرِ بُكْرِهِمْ إِلَى الْجَمِيعَةِ.  
٥ - ثُمَّ إِذَا دَحَلَتِ الْجَامِعَ فَاطْلُبِ الصَّفَّ الْأَوَّلِ <sup>(٢)</sup>.  
٦ - (فَإِذَا) <sup>(٣)</sup> اجْتَمَعَ النَّاسُ فَلَا تَنْخَطِطْ رِقَابَهُمْ <sup>(٤)</sup>.

٧ - وَلَا تَمْرَأْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ <sup>(٥)</sup>، وَاجْلِسْ بِقُرْبِ حَائِطٍ أَوْ أَسْطُرَانَةٍ <sup>(٦)</sup> حَتَّى لا  
يَمْرُرَا بَيْنَ يَدَيْكَ، وَلَا تَقْعُدْ حَتَّى تُصَلِّي التَّحْجِيَّةَ، (وَالْأَحْسَنُ) <sup>(٧)</sup>: أَنْ تُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ

(١) - أخرجه البخاري (٨٨١) وأبو داود (٣٥١) وانظره في سنن الترمذى باختصار السند  
(٢) (٥٠٣) وابن ماجة (١٠٩٢) عن أبي هريرة رضى الله عنه بلفظ أوله: «من اغتصب يوم الجمعة، غسل  
الحنابة، ثم راح فكانما قرب بدنه». ويلفظ في نهايته: «فإذا حرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون  
الذكر».

(٢) - ويكره أن يؤثر غيره بالصف الأول. فقد أخرج أبو داود (٦٧٩) وابن حزم (١٥٥٩) وابن  
حجان (٢١٥٦) عن عائشة رضي الله عنها، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يزال قومٌ يتأخرون  
عن الصف الأول حتى يخلفهم الله في النار». ويلفظ في نهايته: «لا يزال قومٌ يتأخرون

وأخرج الطيالسي (٧٤١) وأحمد (٤/٣٠٤) والدارمي (٢٨٩/١) وابن حزم (١٥٥١) وابن حجان  
(٢١٥٧) عن البراء قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأتينا، فيسعى عوائتنا وصدرنا  
ويقول: «لا تختلف صنوفكم فتحتفظ قلوبكم، إن الله وملائكته يصلون على الصف الأول».

(٣) - في نسخة: (فإن).

(٤) - أخرج الترمذى (٥١٣) عن معاذ بن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله  
عليه وسلم: «من خطى رقاب الناس يوم الجمعة اتخذ جسراً إلى جهنم». وانظره في الجامع الصغير  
(٨٦٠٤) بتحقيق شيخنا. وزاد نسبته إلى الإمام أحمد وابن ماجه. وهو حديث ضعيف.

(٥) - أخرج البخاري (٥١٠) عن أبي جعفر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو  
يعلم الماز بين يدي المصلي ماذا عليه لكان أدن يقف أربعين غيراً له من أدن يمر بين يديه». وانظره في  
الجامع الصغير (٧٥٢٣) بتحقيق شيخنا.

(٦) - أي: عمود.  
(٧) - في نسخة: (وحسن). قال في مرافق العبودية (ص ٥١): أي: منلوب كما قاله الفاكهي.

يَا مُبْتَدِئُهُ يَا مُمْبَدِئُهُ يَا رَجِيمُهُ يَا وَدُودُهُ أَغْتَسِي بِخَلَالِكَ عَنْ حَرَامِكَ وَبِطَاعِتِكَ عَنْ  
مَعْصِيَتِكَ وَبِفَضْلِكَ عَمِّنْ سُواكَ»<sup>(١)</sup>.

لَمْ صَلَّى بَعْدَ الْجُمُعَةِ رَكْعَيْنِ<sup>(٢)</sup> أَوْ أَرْبَعَيْنِ<sup>(٣)</sup> أَوْ سِتَّيْنِ<sup>(٤)</sup> مَشْتَى، فَكُلُّ ذَلِكَ مَرْزِيٌّ عَنْ  
رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أَحْوَالٍ مُخْتَلِفَةٍ.

قال الحافظ ابن حجر: سنته ضعيف. وينبغي أن يقيد بما بعد الذكر المأثور في الصحيح، وله شاهد من  
مرسل مكحول، أخرجه سعيد بن منصور في السنن عن فرج بن فضاله عنه، وزاد في أوله: «فاختة  
الكتاب»، وفي آخره: «كفر الله عنه ما بين الجمعةتين، وكان معصوماً» وفوج ضعيف.  
(٧) - أي: وقاية.

(٨) - لم أحده بال فقط المصنف. وإنما جاء بال فقط مختلف. أخرج أحمد (١٥٣) والترمذني (٣٥٥٨)  
والحاكم (٥٣٨) عن علي رضي الله عنه، أن مكتاباً جاءه فقال: إني عجزت عن كتابتي فأعني،  
قال: ألا أعملك كلمات علمتيهن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لو كان عليك مثل جبل ديننا أدأه  
عنك؟ قال: «اللهم اكفي بخلافك عن حرامك، وأعني بفضلك عن سواك». وذكره الإمام الترمذاني في  
الأذكار (٣٨٣) (١٢٣٤).

(٩) - أخرج أحمد (١٠٣) وأبو داود (١١٢٧) والترمذني (١١٢٨) والنمساني (٣) وابن ماجة  
(١١٣٠) وابن حزم (١٨٣٦) عن نافع قال: كان ابن عمر يطيل الصلاة قبل الجمعة، ويصلّي بعدها  
ركعتين في بيته، وبعدها يجيءه رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يفعل ذلك.

وأخرج أبو داود (١١٣٠ و١١٣٣) عن ابن عمر قال: كان إذا كان عيكة فصلّي الجمعة. تقدم  
فصلّي ركعتين، ثم تقدم فصلّي أربعاً، وإذا كان بالمدينة، صلّي الجمعة، ثم رفع إلى بيته، فصلّي ركعتين  
ولم يصلّي في المسجد، فقبل له: فقال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل ذلك.

ذكر الهيثمي في المجمع (٣١٨٨) عن أبي هريرة قال: «أوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم بشلاث  
لا أدعهن في سفر ولا حضر... وركعتين بعد الجمعة...». وقال: رواه الطبراني في الأوسط ورواه  
موثقون.

وروى البزار بإسناد ضعيف جداً، عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يصلّي  
قبل الجمعة ركعتين وبعدها ركعتين. انظر فتح الباري (٣٤١/٢) وانظر بجمع الروايات (٤٢٥/٢) مما  
يستدرك من الروايات.

وَمَهْمَمَا خَرَجَ الْإِمَامُ فَاقْطَعَ الصَّلَاةَ وَالْكَلَامَ، وَأَشْتَغَلَ بِحَوَابِ الْمُؤْذِنِ ثُمَّ بِاسْتِمَاعِ  
الْحُكْمَيْةِ وَالْعَقَاظِرِ بِهَا<sup>(١)</sup>، وَدَعَ الْكَلَامَ رَأْسًا فِي الْحُكْمَيْةِ<sup>(٢)</sup>، فَفِي الْحِبَرِ أَنَّ: «مَنْ قَالَ  
لِصَاحِبِهِ وَالْإِمَامِ يَحْطُبُ أَنْصَتْ<sup>(٣)</sup> فَقَدْ لَغَ، وَمَنْ لَغَ فَلَا جُمُعَةَ لَهُ»<sup>(٤)</sup>، أَيْ: لَأَنَّ قَوْلَهُ:  
«أَنْصَتْ» كَلَامٌ، فَيَسْبِعُ أَنْ يَهْمِيْعَةَ بِالإِشَارَةِ لَا بِالنَّفْلِ.

لَمْ أَنْتَ بِالْإِمَامِ كَمَا سَبَقَ، فَإِذَا فَرَغْتَ وَسَلَّمْتَ فَأَقْرَبَ الْفَاتِحَةَ قَبْلَ أَنْ تَكَلَّمَ سَبْعَ مَرَاتٍ  
وَالْإِحْلَاصَ سَبْعًا وَالْمُعَرَّدَيْنِ سَبْعًا<sup>(٥)</sup>، فَذَلِكَ يَعْصِمُكَ مِنَ الْجُمُعَةِ إِلَى الْجُمُعَةِ  
الْأُخْرَى<sup>(٦)</sup>، وَيَكُونُ حِرْزًا<sup>(٧)</sup> لَكَ مِنَ الشَّيْطَانَ، وَقُلْ بَعْدَ ذَلِكَ: «اللَّهُمَّ يَا حَمِيدُ،

(١) - قال في مراقي العبودية (ص ٢٥): وقال الوناني: و يجب على كل من كان في صلاة تخفيفها  
عند سعيه للخطيب المنبر وحلوسه عليه بإطالة الصلاة كإنسانها. اهـ. لكن إنشاء الصلاة قبل حلسوه  
وبعد شروعه في الصعود لا يحرم أما بعد حلسوه فيحرم ولا تعقد الصلاة مطلقاً عدا ركعتي النعية  
إجماعاً كما في حاشية الأفانع.

(٢) - عن أبي هريرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قال يوم الجمعة والإمام  
يقطب: أنت قد لغ». انظره في سنن الترمذني باختصار السندي (٥١٧).

وذكر الهيثمي في المجمع (٣١٢٢) عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من  
تكلم يوم الجمعة والإمام يقطب فهو كمثل الحمار يحمل أسفاراً، والذي يقول له: أنت قد، ليس له  
جمعة». قال: رواه أحمد والبزار والطبراني في الكبير، وفيه: مجاهد بن سعيد، وقد ضعفه الناس، وروى  
النسائي في رواية.

(٣) - في سخه: (أو صه).

(٤) - أخرجه البخاري (٩٣٤) ومسلم (٨٥١) بلفظ: «إذا قلت لصاحبك...». وأخرجه أبو  
داود (١١١٢) والنمساني (١٤٠١) والترمذني (٥١٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه. وأخرج أبو داود  
(١٠٥١) عن علي بن أبي طالب من حديث طوبيل: أنه قال: «من قال يوم الجمعة لصاحبه: أنت قد  
فقد لغا، ومن لغا فليس له في جمعته تلك شيء».

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٦) - أخرج ابن السنى في عمل اليوم والليلة (٣٧٥) عن عائشة رضي الله عنها، قالت: قال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ بعد صلاة الجمعة **هقل هو الله أحد** و**هقل أعمدة برب**  
**الفلق**» و**هقل أعمدة برب الناس** سبع مرات، أعاده الله عز وجل من السوء إلى الجمعة الأخرى».

لَمْ لَأَرْمُ الْمَسْجِدَ إِلَى الْمَغْرِبِ أَوْ إِلَى الْعَصْرِ، وَكُنْ حَسَنَ الْمُرَاقَبَةَ لِلسَّاعَةِ الشَّرِيفَةِ فَإِنَّهَا مُبَهَّمَةٌ فِي حَيْثُ يُرِيدُكَ فَعَسَلَكَ أَنْ تُنْزِلَكَ هَا وَأَنْتَ حَاشِيَ اللَّهِ تَعَالَى مُنَذَّلٌ<sup>(١)</sup> مُتَضَرِّعٌ. وَلَا تَحْضُرْ فِي الْجَامِعِ مَحَالِسَ الْحِلْقَى<sup>(٢)</sup>، وَلَا مَحَالِسَ الْفُصَاصِ بَلْ مَحَالِسَ الْعِلْمِ النَّافِعِ، وَهُوَ الَّذِي يَرِيدُ فِي حَوْفَكَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، وَيَنْقُصُ مِنْ رَغْبَكَ فِي الدُّنْيَا، فَكُلُّ عِلْمٍ لَا يَدْعُوكَ مِنَ الدُّنْيَا إِلَى الْأَجْرَةِ فَالْجَهْلُ أَغْرِيَكَ مِنْهُ، فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ<sup>(٣)</sup>.

(٢) - أخرج مسلم (٨٨١) وأبو دارد (١١٣١) عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا صلي أحدكم الجمعة فليصل بعدها أربعاً».

(٤) - قال في مراقي العبودية (ص٥٢): كما رواه علي وعبد الله بن عباس. قلت: لم أجد في مستديهما ما يُشير إلى ذلك. والله أعلم.

قال السبكى في طبقات الشافعية (٢٨٧/٦): قال ابن الصلاح: من تفردات الغزالى أنه ذكر في بداية الهدایة في سنة الجمعة بعدها أنَّ له أن يصليها ركعتين، وأربعاء، وستاء، قال: فأبعد في ست وشذ.

وقال النووي: روى الشافعى بإسناده في كتاب علي وابن مسعود عن علي رضي الله عنه أنه قال: من كان منكم مصلياً بعد الجمعة فليصل بعدها ست ركعات....

(١) - ما بين: ( ) زيادة من سخنه.

(٢) - للنبي الوارد في ذلك فقد أخرج ابن ماجة (١١٣٣) عن ابن عسره بن العاص رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُحَلِّقَ فِي المسجد يَوْمَ الْجَمَعَةِ قَبْلَ الصَّلَاةِ» بإسناد لا يأس به.

(٣) - أخرج الطيالسي (٢٠٠٧) وابن أبي شيبة (١٨٧/١٠ و١٨٨) وأحمد (٣٩٢ و٢٥٥) وابن حبان (٨٣) عن أنس بن مالك، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: «اللهم إني أعوذ بك من عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ، وَعَمَلٍ لَا يَرْفَعُ، وَقَلْبٍ لَا يَخْشَعُ، وَقَوْلٍ لَا يَسْمَعُ».

وأخرج ابن أبي شيبة (١٨٥/١٠) وابن حبان في صحيحه (٨٢) عن حابر بن عبد الله قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «اللهم إني أَسأَلُك عِلْمًا نافعًا، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ».

وَكَثِيرُ الدُّعَاءِ عِنْدَ طَلْوعِ الشَّمْسِ<sup>(١)</sup>، وَعِنْدَ الرَّزَّالِ، وَعِنْدَ الْغُرْبَ، وَعِنْدَ الإِقَامَةِ، وَعِنْدَ صُورَدِ الْحَطَبِ الْمُبَرِّ، وَعِنْدَ قِيَامِ النَّاسِ إِلَى الصَّلَاةِ، فَيُؤْشِكُ أَنْ تَكُونُ السَّاعَةُ الشَّرِيفَةُ بِعَضِ هَذِهِ الْأَوْقَاتِ.

وَاحْتَهِدْ أَنْ تَتَصَدَّقَ فِي هَذَا الْيَوْمِ بِمَا تَقْدِيرُ عَلَيْهِ وَإِنْ قَلَ، فَتَجْمَعُ بَيْنَ الصَّلَاةِ وَالصَّرْمِ وَالْمُسَدَّدَةِ وَالْقِرَاءَةِ وَالْذِكْرِ وَالْأَعْتِكَافِ وَالْأَرْبَاطِ<sup>(٢)</sup>، وَاجْعَلْ هَذَا الْيَوْمَ مِنَ الْأَشْيَعِ خَاصَّةً لآخرتك فَعَسَاهُ أَنْ يَكُونَ كُفَّارَةً لِتَبَيَّنَ الْأَسْبُورُ.

(١) - أخرج ابن السنى (٤٤٨) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه موقوفاً عليه: أنه جعل له من يرقب له طلوع الشمس، فلما أخره بطلوعها قال: «الحمد لله الذي وهب لنا هذا اليوم، وأقالنا فيه عشراتنا».

(٢) - في سبيل الله تعالى.

## آداب الصيام

لَا يَبْغِي أَنْ تَقْتَصِرَ عَلَى صَوْمَ رَمَضَانَ فَتُنْكِرُ التِّجَارَةُ بِالْتَّوَافِلِ وَكَسْبُ الدُّرَّاجَاتِ الْعَالِيَّةِ فِي الْفَرَادِيَّسِ<sup>(١)</sup>، فَتَتَحَسَّسُ<sup>(٢)</sup> إِذَا نَظَرَتْ إِلَى الصَّائِمِينَ - كَمَا تَنْظُرُ إِلَى (الْكَوَافِرِ الدُّرَّاجِيَّةِ)<sup>(٣)</sup> - وَهُمْ فِي أَعْلَى عَلَيْهِنَّ.

وَالْأَيَّامُ الْفَاضِلَةُ الَّتِي شَهَدَتِ الْأَخْبَارُ (بِشَرْفِهَا وَفَضْلِهَا)<sup>(٤)</sup>، وَبِحَزَّالَةِ التُّرَابِ فِي صَيَامِهَا: يَوْمُ عَرَفةِ لَغْيَرِ (الْحَجَّ)<sup>(٥)</sup>، وَيَوْمُ عَاشُورَاءِ<sup>(٦)</sup>، وَالْعَشْرُ الْأَوَّلُ مِنْ ذِي الْحِجَّةِ<sup>(٧)</sup>، وَالْعَشْرُ الْأَوَّلُ مِنَ الْمُحَرَّمِ<sup>(٨)</sup>، وَرَجَبٌ<sup>(٩)</sup>، وَشَعْبَانٌ<sup>(١٠)</sup>، وَصَوْمُ الْأَشْهُرِ الْحُرُمِ مِنَ

(١) - جمع فردوس، وهي أعلى الجنة وأوسطها. وقال كعب: ليس في الجنة جنة أعلى من جنة الفردوس، فيها الآمرؤ بالمعروف والناهون عن المنكر. (مرافي العبودية ص ٥٤).

(٢) - أي: فتلهم.

(٣) - في نسخة: (الكوكب الدرسي).

(٤) - في نسخة: (بفضلها وشرفها).

(٥) - في نسخة: (الحجاج). أخرج مسلم (١١٦٢) عن أبي قتادة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صيام يوم عرفة أحسب على الله أن يُكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده».

وما ذكر ابن حجر في تلخيص الحبير (٢٢٦/٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: أنه صلى الله عليه وسلم نهى عن صوم يوم عرفة بعرفة. وقال: متفق عليه من حديث أم الفضل ومن حديث ميمونة.

(٦) - أخرج مسلم (١١٦٢) عن أبي قتادة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صيام يوم عاشوراء أحسب على الله أن يكفر السنة التي قبله». وانظر تلخيص الحبير (٢٢٦/٢).

(٧) - أخرج البخاري (٩٦٩) عن ابن عباس رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ما العمل في أيام أفضل منها في هذا العشرا». قالوا: ولا الجهاد؟ قال: «ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وما له فلم يرجع بشيء».

**الفضائل<sup>(١)</sup>** ، وهي: ذُرْ القعدة وذُرْ الحجة (وَالْمُحَرَّم)<sup>(٢)</sup> وَرَجَبُ ، وَاحِدَةٌ فَرَدَةٌ وَثَلَاثَةٌ سَرْقَةٌ . وَهَذِهِ فِي الْسَّيْئَة<sup>(٣)</sup> .

(٨) - أخرج أحمد (٣٠٢/٢) ومسلم (١١٦٣) وابن ماجة (١٧٤٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله الحرام، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل».

(٩) - ذكر الهيثمي في الجمع: (٥١٥٢) عن حرثة بن الحر قال: رأيت عمر بن الخطاب يضرس أكف الرجال في صوم رجب حتى يضعونها في الطعام، ويقول: رجب وما رجب، إنما رجب شهر كان يعظمه أهل الجاهلية، فلما جاء الإسلام ترك. قال: رواه الطبراني في الأوسط وفيه: الحسن بن جبلة ولم أحد من ذكره، وبقية رجاله ثقات.

(١٠) - أخرج البخاري (١٩٦٩) عن عائشة رضي الله عنها قات: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم حتى يقول لا يفتر، وبفتر حتى يقول: لا يصوم، فما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكملاً صيام شهر إلا رمضان وما رأيته أكثر صياماً منه في شعبان».

وذكر الهيثمي في الجمع: (٥١٥٩) عن أبي أمامة: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصل شعبان برمضان. قال: رواه الطبراني في الكبير (٧٧٥٠) وروجاته ثقات. قلت: فيه: سويد بن عبد العزيز: لين الحديث.

(١) - أخرج أبو داود (٢٤٢٨) والنسائي في الكبير (تحفة) (٥٤٠) . وابن ماجة (١٧٤١) والموزي في تهذيب الكمال (٣٠٣/٢٥) عن جعية الباهلي، عن أبيها أو عمها: أنه أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم انطلق فعاد إليه بعد سنة وقد تغيرت حاله وحياته، فقال: يا رسول الله ألم تعرفيني؟ قال: «ومن أنت؟» قال: أنا الباهلي الذي جئتكم عام أول. قال: «فما غيرك وقد كنت حسن الهيئة؟» . قال: ما أكلت طعاماً منذ فارقتك إلا بليل. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ولم عذست نفسك؟! صم شهر الصفر، ومن كل شهر يوماً». قال: زدني فإن بي قوة. قال: «صم من كل شهر يومين». قال: زدني فإن بي قوة. قال: «صم ثلاثة أيام من كل شهر». قال: زدني فإن بي قوة. قال: «صم من الحرم وأترك». يقولها ثلاثة.

(٢) - في نسخة: (وَمُحَرَّم).

(٣) - قال في مرافي العبودية (ص ٥): وأفضلها الصوم بعد رمضان الحرم ثم رجب ثم الحجة ثم القعدة ثم شعبان، ونظم البجيرمي ترتيب الأفضلية في الشهور فقال:

(الصوم)<sup>(١)</sup> يكُفُّ الْجَوَارِحَ كُلُّهَا (بَيْنَ السَّمْعِ وَالْبَصَرِ وَاللِّسَانِ وَالْيَدِ وَالرِّجْلِ وَغَيْرِهِمَا<sup>(٢)</sup>) عَمَّا يَكْرَهُ اللَّهُ تَعَالَى.

كُلُّ يَتَبَعِي أَنْ تَهْفَظْ:

- ١- الْعَيْنُ عَنِ النَّظَرِ إِلَى الْمُكَارِهِ.
- ٢- وَاللِّسَانُ عَنِ النُّطُقِ بِمَا لَا يَعْلَمُ<sup>(٣)</sup>.

٣- وَالْأَذْنُ عَنِ الْاسْتِمَاعِ إِلَى مَا حَرَمَ اللَّهُ (تَعَالَى)<sup>(٤)</sup>، فَإِنَّ الْمُسْتَمَعَ شَرِّيْلُ الْفَاقِلِ وَهُوَ أَحَدُ الْمُعَتَابِينَ.

٤- وَكَذَلِكَ تَكْفُّ جَمِيعُ الْجَوَارِحَ كَمَا تَكْفُّ الْبُطْنَ وَالْفَرْجَ، فَفِي الْحَرَمِ: «خَمْسٌ يَفْطَرُنَ الصَّائِمَ: الْكَذْبُ، وَالْفَحْشَةُ، وَالْمُنْهَمَةُ<sup>(٥)</sup>، وَالنَّظَرُ بِشَهْوَةٍ<sup>(٦)</sup>، وَالْيَمِينُ الْكَاذِبَةُ»<sup>(٧)</sup>.

(٥) - أخرجه أحمد (٤٤١/٢) رقم (٩٦٩١) والدارمي (٣٠١/٢) عن أبي هريرة بهذا النحو ولكن بدون قوله: (والعطش) رزاد: «وكم من قائم ليس له من قيامه إلا الشهور». وأخرجه ابن ماجه (١٦٩٠) عن أبي هريرة أيضاً بلفظ: «رب صائم». وليس فيه: (والعطش) وبنفته كما في رواية أحد والدارمي.

(٦) - في نسخة: (الصيام).

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٨) - بما لا يعنيك: أي بما لا يهمك، والذي بهم الإنسان ما يتعلق بسلامته في المعاد وبضرورة حياته في معيشته فيما يشهده من جوع وبرودة من عطش ويستر عورته وبعف فرجه .... (مراتي العبودية ص ٥٥)

(٩) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١٠) - في نسخة: (واليمين الكاذبة).

(١١) - قال في مراتي العبودية (ص ٥٥): ومنه الشافعي وأصحابه: أن هذه تبطل ثواب الصوم لا نفس الصوم، ومعنى يفطرن الصائم: أي: ينهى ثواب الصائم كما ينهى القطر في النهار الصيام.

(١٢) - أخرجه الديلمي في الفردوس (٢٩٧٩) وابن أبي حاتم في علل الحديث: (١٤٧/٢) وابن الجوزي في الموضوعات: (١٩٦/٢) والزبيدي في نصب الراية: (٤٨٣/٢) من حديث أنس بن مالك

وَأَمَّا فِي الشَّهْرِ: فَأَوَّلُ الشَّهْرِ وَأَوْسَطُهُ وَآخِرُهُ<sup>(١)</sup>، وَالْأَيَّامُ الْيُضِّ، وَهِيَ: الْثَّالِثُ عَشَرُ وَالْأَرْبَعُ عَشَرُ وَالْخَامِسُ عَشَرُ<sup>(٢)</sup>.

وَأَمَّا فِي الْأَسْتِوْنِ: فَيَوْمُ الْإِثْنَيْنِ وَالْعَيْمَسِ<sup>(٣)</sup> وَالْجُمُعَةِ<sup>(٤)</sup>.

فَتَكْفُرُ ذُنُوبُ الْأَسْتِوْنِ بِصَوْمِ الْإِثْنَيْنِ وَالْعَيْمَسِ وَالْجُمُعَةِ.

وَذُنُوبُ الشَّهْرِ تُكْفَرُ بِالْيَوْمِ الْأَوَّلِ مِنَ الشَّهْرِ وَالْيَوْمِ الْأَرْسَطِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْأَيَّامِ الْيُضِّ.

وَتُكْفُرُ ذُنُوبُ السَّنَةِ بِصَيَامِ هَذِهِ الْأَيَّامِ وَالْشَّهْرِ الْمَذْكُورَةِ.

وَلَا يَقْلُلُ إِذَا صَمَّتَ أَنَّ الصَّوْمُ هُوَ: تَرْكُ الطَّعَامِ وَالْمَسَابِرِ وَالْوَرَقَاعَ فَقَطْ، فَقَدْ قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كَمْ مِنْ صَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صَيَامِهِ إِلَّا الْجُوعُ وَالْعَطْشُ»<sup>(٥)</sup>. بَلْ تَمَامُ

---

وأفضل الشهور بالإطلاق شهر الصيام فهو ذو السباق شهر ربنا هو آخر فرحب فالحجحة المعظم فقاعدة فبعده شعبان وكل ذا جاء به البيان (١) - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «أُوصَانِي خليلي بثلاث، صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركع الصحن، وأن أوتر قبل أن أنام». أخرجه البخاري (١٩٨١).

وقال ابن حجر: وبين صوم أيام السود خوفاً من ظلمة الذنوب وهي: السابع أو الثامن وتاليه، فإن بدأ بالثامن ونقص الشهر صام أول تاليه وحيثند يقع صومه عن أول الشهر أيضاً فإنه وبين صوم ثلاثة أول كل شهر.

(٢) - أخرج الترمذى بياستاد حسن (٧٦١) عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِذَا صَمَتْ فِي الشَّهْرِ ثَلَاثَةَ، فَصَمْ ثَلَاثَةَ عَشَرَةَ، وَأَرْبَعَ عَشَرَةَ، وَهُمْ عَشَرَةَ».

(٣) - أخرج الترمذى (٧٤٥) عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتحرى صوم الاثنين والخميس.

وأخرج الترمذى (٧٤٧) عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: تعرض الأعمال يوم الإثنين والخميس فأصحابه أن يعرض عملي وأنا صائم.

(٤) - لقوله صلى الله عليه وسلم: «لَا يَصُومُ أَحَدُكُمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ إِلَّا أَنْ يَصُومَ قَبْلَهُ أَوْ يَصُومَ بَعْدَهُ» أخرجه البخاري (١٨٨٤) ومسلم (١١٤٤)

فَإِذَا عَرَفْتَ مَعْنَى الصَّوْمِ فَاسْتَكِبِرْ مِنْهُ مَا أُسْتَطَعْتَ فَإِنَّهُ أَسَاسُ الْعِيَادَاتِ وَمِنْشَحُ الْقُرْبَاتِ<sup>(١)</sup>.

فَالْأَرْسَلُونُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: كُلُّ حَسَنَةٍ يَعْتَشِرُ أَمْثَالُهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضَعْفِ إِلَّا الصَّوْمُ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ»<sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَالَّذِي نَفْسِي يَبْدُو لَخَلْوَفَ فِي الصَّائِمِ أَطْبَعُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمُسْلِكِ»<sup>(٣)</sup>، يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى عَزَّ مِنْ قَائِلٍ<sup>(٤)</sup>: إِنَّمَا يَدْرُ شَهْوَتَهُ وَطَعَامَهُ وَشَرَابَهُ مِنْ أَجْلِي فَالصَّوْمُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ»<sup>(٥)</sup>.

(١) - لقوله صلى الله عليه وسلم: «لكل شيء باب وباب العبادة الصوم». ذكره العراقي في المعني عن حل الأسفار (٢٣٢/١) وإنما يختلف السادة المتقدرين: (١٩٧٢/٤). عن أبي الدرداء سند ضعيف.

(٢) - أخرج ابن حبان في صحيحه (٣٤٦٦) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قال اللهم تبارك وتعالى: كل حسنة عملها ابن آدم جزيتها بها عشر حسناً إلى سبع مائة ضعف إلا الصيام، فهو لي وأنا أجزى به، الصيام حنة، فمن كان صائمًا، فلا يرفث ولا يجهل، فإن أمرؤ شتمه أو آذاه، فليقل: إني صائم».

وأخرج ابن أبي شيبة (٥/٣) وأحمد (٤٤٣/٢) وابن حميد (٤٧٧/٤) ومسلم (١١٥١) وابن ماجة (١٦٣٨) وابن حبان (٣٤٤٢) عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كل حسنة يعملها ابن آدم عشر حسناً إلى سبع مائة ضعف، يقول الله: إلا الصوم، فهو لي وأنا أجزى به...».

(٣) - أخرج أحمد (٢٧٣/٢) والبخاري (١٩٠٤) ومسلم (١١٥١) وابن حبان (٣٤٢٣) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال اللهم تعالى: «كل عمل ابن آدم له إلا الصيام، فهو لي وأنا أجزى به، والذي نفسي نفس محمد بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله يوم القيمة من ريح المسك...».

وأخرج النسائي (٤/١٦٢ - ١٦٣) وابن حبان (٣٤٢٢) عن أبي هريرة، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كل عمل ابن آدم له إلا الصيام، والصوم لي وأنا أجزى به، ولخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك».

قال الإمام الماوردي: المعني: أنه أطيب عند الله من ريح المسك عندكم، أي: يقرب إليه أكثر من تقريب المسك إليكم. (مرافي العبرودية ص ٥٦).

(٤) - في نسخة: (عز وجل).

وَقَالَ (صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) <sup>(١)</sup>: «إِنَّمَا الصَّوْمُ جَنَّةً»<sup>(٢)</sup>، فَإِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ صَائِمًا فَلَا يَرْفَثُ وَلَا يَفْسُقُ وَلَا يَجْهَلُ، فَإِنْ امْرُؤُ قَاتَلَهُ أَوْ شَاتَمَهُ فَلَيَقُولَ: إِنِّي صَائِمٌ»<sup>(٣)</sup>.

لَمْ احْتَدَهُ أَنْ نُفْطِرَ عَلَى طَعَامِ حَلَالٍ. وَلَا تَسْتَكْبِرْ فَتَرِيدُ عَلَى مَا تَأْكُلُهُ كُلَّ ثَيَّلَةٍ، (فَلَمْ) <sup>(٤)</sup> فَرَقْ إِذَا اسْتَرْفَقْتَ مَا تَعْتَدُ أَنْ تَأْكُلُهُ (دُعْعَيْنِ) في دُفْعَةٍ وَاحِدَةٍ<sup>(٥)</sup>، إِنَّمَا الْمَقْصُودُ كَسْرُ شَهْوَتِكَ وَتَضَعِيفُ فُورَتِكَ لِتَقْرَبَ بِهَا عَلَى التَّقْرَبِ.

فَإِذَا أَكْلْتَ (عَشِيشَةً مَا) <sup>(٦)</sup> تَدَارَكْتَ بِهِ مَا فَاتَكَ (ضَحْجَرَةً) <sup>(٧)</sup> فَلَا فَائِدَةَ في صَوْمِكَ وَقَدْ تَلَقَّتْ عَلَيْكَ مَعْذِنَتِكَ، وَمَا (وَعَاءً) <sup>(٨)</sup> أَيْضُ إِلَيْهِ (تَعَالَى) <sup>(٩)</sup> مِنْ يَطْعُنُ مُلَىءَ مِنْ حَلَالٍ فَكَيْفَ إِذَا (مُلَىءَ) <sup>(١٠)</sup> مِنْ حَرَامٍ؟

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بِنَفْضِهِ: «خَسْ يَفْطِرُونَ الصَّاتِمَ، وَيَنْقَضُونَ الْوَضُوءَ...». وَقَالَ: هَذَا حَدِيثٌ مَوْضِعِيٌّ. وَقَالَ أَبْنَ مَعْنَى: سَعِيدٌ كَذَابٌ.

(١) - في نسخة: (رسول الله صلى الله عليه وسلم).

(٢) - أي: وقاية من المعاصي.

(٣) - لم يأبه بذلك المصطفى. أخرج البخاري (١٨٩٤) عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الصوم حنة، فلا يرفث ولا يجهل، وإن أمرؤ قاتله أو شاتمه فليقل: إني صائم...». وأخرج النسائي (٢٢٣٤) عن عائشة قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الصوم حنة من النار، فمن أسبح صائمًا فلا يجهل يومئذ، وإن أمرؤ جهل عليه فلا يشتمه ولا يسبه، ولبيقل: إني صائم...». وانظره في الجامع الصغير (٥٢٤٤) بتحقيق شيخنا وهو حديث صحيح.

(٤) - في نسخة: (الأجل صيامك، فلا).

(٥) - في نسخة: (دفعه أو دفعتين).

(٦) - في نسخة: (عيش ما فاتك فقد).

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٨) - في نسخة: (من وعاء).

(٩) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١٠) - في نسخة: (كان).

## القسم الثاني

في

### اجتناب المعاصي<sup>(١)</sup>

(١) - وفي ذلك أحوال للناس في فعل الطاعات واجتناب المعاصي، وقد قال الإمام الماوردي في دين الدنيا والدين (ص ١٥٦ - ١٥٩): ثم ليس يخلو حال الناس فيما أمروا به ونهوا عنه، من فعل الطاعات، واجتناب المعاصي، من أربعة أحوال:

فمنهم من يستجيب إلى فعل الطاعات، ويكتف عن ارتكاب المعاصي، وهذا أكمل أحوال أهل الدين، وأفضل صفات المتقين، فهذا يستحق حزاء العاملين، وثواب المطاعين. روى محمد بن عبد الملك المدائني، عن نافع، عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الذنب لا يُنسى، والبر لا يبلى، والديان لا يموت، فكن كما شئت، فكما تدين يدان». وقد عد قيل: كل بمحض ما يزرع، ويعجز بما يصنع. بل قالوا: زرع يومك حصاد غدراك.

ومنهم من يمتنع من فعل الطاعات، ويقدم على ارتكاب المعاصي، وهي أحبث أحوال المكففين، وشر صفات المتعديين، فهذا يستحق عذاب اللاهي عن فعل ما أمر به من طاعة، وعداب الخنزير على ما أقدم عليه من معاصيه، وقد قال ابن شيرمة: عجت لمن يختمني من الطيبات خفافة الداء، كيف لا يختمني من المعاصي خفافة النار؟ فأخذ ذلك بعض الشعراء فقال:

جسمك قد أفتني بالحسي      دهرًا من البارد والحار  
وكان أولى بك أن يختمني      من المعاصي حرزاً النار

وقال ابن ثبيارة: إننا نظرنا فوجدنا الصير على طاعة الله تعالى أهون من الصير على عذاب الله تعالى. وقال آخر: أصبروا عباد الله على عمل لا غنى بهم عن ثوابه، واصبروا عن عمل لا صير لكم على عقابه. وقيل للفضل بن عياض: رضي الله عنك. فقال: كيف يرضي عي و لم أرضه!.

ومنهم من يستجيب إلى فعل الطاعات، ويقدم على ارتكاب المعاصي، وهذا يستحق عذاب الخنزير؛ لأنه تورط بغلبة الشهوة على الإقدام على المعصية، وإن سلم من التقصير في فعل الطاعة. وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «أفلعوا عن المعاصي قبل أن يأخذكم الله، فيدعكم هنّا». - هنّا: الكسر، والبت: القطع - ولذلك قال بعض العلماء: أفضل الناس من لم تفسد الشهوة دينه، ولم تزل الشهوة يقينه.

وقال صلى الله عليه وسلم: «للحجّة باب يقال له الرّياث لا يدخله إلا الصائمون»<sup>(٢)</sup>.

فهذا (القدر)<sup>(٣)</sup> من شرح الطاعات (يكفيك)<sup>(٤)</sup> بين بِدايَة الْهِدَايَة، فَإِذَا اسْتَحْجَتْ إِلَى الْرَّكَّاةِ (والْحَجَّ) <sup>(٥)</sup> أَوْ إِلَى مَرْبُدِ (الشَّرْح)<sup>(٦)</sup> الصَّلَاةِ وَالصَّيَامِ فَاطْلُبْهُ مِمَّا أُورَدَاهُ فِي (كِتَابِيَا)<sup>(٧)</sup> إِحْيَاء عُلُومِ الدِّينِ.

(٥) - أخرجه البخاري (١٨٩٤) عن أبي هريرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الصيام حنة، فلا يرفث ولا يجهل... والذى نسمى بيده خلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسک، يترك طعامه وشرابه من أجلى، الصيام لي وأنا أجزي به، والحسنة بعشر أمثالها». وفي رواية عبد ابن حبان (٣٤٢٤) عن أبي هريرة: «... إلا الصوم، فهو لي وأنا أجزي به، يدع الطعام من أجلى، والشراب من أجلى، وشهوهه من أجلى، وشهوهه من أجلى، وأنا أجزي به...».

(٦) - أورد هذه الرواية المصنف في الإحياء . انظر المغني عن حمل الأسفار (٢٣٢/١). والزبيدي في إخاف السادة المتقين: (٤٩١). وأبو نعيم في تاريخ أصفهان (٢٥/٢ و ٢٧٠).

وأخرجه البخاري (١٨٩٦) ومسلم (١٥٥٢) عن سهل رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن في الحنة باباً يقال له الرّياث، يدخل منه الصائمون يوم الفيامة لا يدخل منه أحد غيرهم...».

(٧) - في نسخة: (القدر يكتفيك).

(٨) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٩) - في نسخة: (وللي الحج).

(١٠) - في نسخة: (شرح).

(١١) - في نسخة: (كتاب).

(اعْلَمُ: أَنَّ (الَّذِينَ<sup>(١)</sup>) شَطَرُانِ  
أَحَدُهُمَا: تَرْكُ الْمَنَاهِيِّ.  
وَالآخَرُ: فَعْلُ الطَّاعَاتِ.

وَتَرْكُ الْمَنَاهِيِّ هُوَ الْأَشَدُ، فَإِنَّ الطَّاعَاتِ يُقْدِرُ عَلَيْهَا كُلُّ أَحَدٍ، وَتَرْكُ الشَّهَوَاتِ لَا  
يُقْدِرُ عَلَيْهَا إِلَّا الصَّدِيقُونَ، (فَلَذِكْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ<sup>(٢)</sup> صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْمَهَاجِرُ  
مِنْ هَجْرِ السُّوءِ، وَالْمُجَاهِدُ مِنْ جَاهَدَ هَوَاءً»<sup>(٣)</sup>). .

وَاعْلَمُ: أَنَّكَ إِنَّمَا تَعْصِي اللَّهَ بِحَوْارِجِكَ، وَإِنَّمَا هِيَ نِعْمَةٌ مِنَ اللَّهِ عَلَيْكَ وَأَمَانَةٌ لَدَيْكَ،  
فَاسْعِيَاتُكَ يَعْمَمُ اللَّهُ عَلَى مَعْصِيَتِهِ غَيْرَةُ الْكُفَّارِ، وَحِيَاتُكَ فِي أَمَانَةِ (إِسْتَرْدَعَكُهَا)<sup>(٤)</sup> اللَّهُ  
غَيْرَةُ الْطُّفَّلِ، فَأَعْضَادُكَ (رَعَايَاكَ)<sup>(٥)</sup> فَانْظُرْ كَيْفَ تَرْعَاهَا، فـ«كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ  
مَسْؤُلٌ عَنْ رَعْيِهِ»<sup>(٦)</sup> .

(١) - في نسخة: (ولذلك قال).

(٢) - آخر حديث أحمد (٢١/٦) عن فضالة بن عبيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع: «ألا أخبركم بالمؤمن، من أنه الناس على أنواعهم وأنفسهم، والمسلم من سلم الناس من لسانه ويده، والماهجر من جاهد نفسه في طاعة الله، والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب». وصححه ابن حبان (٢٥) والحاكم (١٠/١، ١١).

وأخرج أحمد (١٥٤/٣) عن أنس بن مالك قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «المؤمن من أنه الناس، والمسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، والماهجر من هجر السوء...».

وأخرج ابن ماجة (٣٩٣) أن فضالة بن عبيد حدثه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «المؤمن من أنه الناس على أنواعهم وأنفسهم، والمهاجر بن هجر الخطايا والذنوب».

وأخرج أحمد (٢١/٦) و(٢٢) عن فضالة بن عبيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع: «ألا أخبركم بالمؤمن؟ من أنه الناس على أنواعهم وأنفسهم، والمسلم من سلم الناس من لسانه ويده، والماهجر من جاهد نفسه في طاعة الله، والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب».

(٣) - ما بين: ( ) قد أوردها النهي في كتابه سير أعلام النبلاء (٣٣٨/١٩) ضمن ترجمة المصطفى.

(٤) - في نسخة: (أو دعكها).

(٥) - في نسخة: (رعاوك).

(٦) - أخرجه البخاري (٨٩٣) ومسلم (١٨٢٩) عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما. وفيه: «الإمام راعٍ ومسئولٌ عن رعيته، والرجل راعٍ في أهله وهو مسؤول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت

وقال حماد بن زيد: عجبت لمن يختصي من الأطعمة لمضراتها، كيف لا يختصي من الذنوب لمعارتها. وقال بعض الصالحة: أهل الذنوب مرضى القلوب. وقيل للفضل بن عباس رحمه الله: ما أحبب الأشياء؟ فقال: قلب عرف الله عز وجل ثم عصاه. وقال بعض الآباء: يدل بالطاعة العاصي، وينسى عقلي المعاصي. وقال رجل لابن عباس رضي الله عنهما: أنت أحبب إليني؟ رجل قليل الذنوب قليل العمل، أو رجل كثير الذنوب كثير العمل؟ فقال ابن عباس رضي الله عنهما: لا أعدل بالسلامة شيئاً. وقيل لبعض الرهاد: ما تقول في صلاة الليل؟ فقال: حف الله بالنهار، ونم بالليل. وسمع بعض الرهاد رجلاً يقول لقوم: أهلكم اليوم، فقال: بل أهلكتم البقيمة. وقيل لأبي هريرة رضي الله عنه: ما التقوى؟ فقال: أحجزت في أرض فيها شوك؟ فقال: نعم. فقال: كيف كنت تصنع؟ فقال: كنت أتوقي، قال: فنوق الحطابيا. وقال عبد الله بن المبارك:

أيضمن لي فتن ترك المعاصي وأرهنه الكفاله بالخلاص  
أطاع الله قوم فاسترحوا ولم يتجرعوا غصص المعاصي

ومنهم من يمتنع من فعل الطاعات، ويكتف عن ارتكاب المعاصي، فهذا يستحق عقاب اللاهري عن دينه، المنذر بقلة يقينه. روى أبو إدریس المخوارني، عن أبي ذر الغفاری رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كانت صحفٌ موسى عليه السلام كلها عبرًا: عجبت لمن أیقن بالثار ثم هو يصحت، وعجبت لمن أیقن بالقدر ثم يبعض، وعجبت لمن رأى الدنيا وتقبلها بأهلها، ثم يطمئن إليها، وعجبت لمن أیقن بالموت ثم يفرح، وعجبت لمن أیقن بالحساب غداً ثم لا يعمل».

وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «اجتهدوا في العمل، فإن قصر بكم ضعف فكفروا عن المعاصي». وهذا واضح المعنى؛ لأن الكفر عن المعاصي ترك، وهو أسهل، وعمل الطاعات فعل، وهو أشق؛ ولذلك لم يتعال ارتكاب المعصية بعذر، ولا بغير عذر؛ لأنه ترك، والترك لا يعذر المعنور عنه، وإنما أباح ترك الأعمال بالأعذار؛ لأن العمل قد يعذر المعنور عنه.

وقال بكر بن عبد الله: رحم الله أمراً كان قويًا، فاعمل قوتة في طاعة الله تعالى، أو كان ضعيفاً مكفًّ عن معصية الله تعالى....

(١) - في نسخة: (للدين).

**وَأَظْلَمُ:** أَنْ جَمِيعَ أَعْصَائِكَ سَتَهُدُ عَلَيْكَ فِي عَرَضَاتِ الْقِيَامَةِ<sup>(١)</sup> بِإِسْلَانِ طَلْقٍ ذَلْقٍ<sup>(٢)</sup> تَفَضَّلُكَ بِهِ عَلَى (رُؤُوسِ الْحَلَاقِينِ)<sup>(٣)</sup>.

**قَالَ اللَّهُ تَعَالَى:** **هُنَّمُ تَشَهُّدُ عَلَيْهِمْ أَسْتَهُمْ وَأَدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ** [النور: ٢٤]. **وَقَالَ (اللَّهُ تَعَالَى): هُنَّمُ نَخْتِمُ عَلَى أَفْرَاهِمْ وَتَكَلَّمُنَا أَدِيهِمْ وَتَشَهُّدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ** [يس: ٦٥].

**فَاحْفَظْ** (بِاِمْسِكِينٍ)<sup>(٤)</sup> **جَمِيعَ بَنَاتِكَ** (مِنَ الْمُعَاصِي) **وَخُصُوصًا أَعْصَائِكَ السَّبْعَةِ.** **فَإِنَّ جَهَنَّمَ**: **لِهَا سَبْعةُ أَبْوَابٍ لِكُلِّ يَابِي مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ**<sup>(٥)</sup> [الحجر: ٤٤]. **وَلَا يَعْيَنُ لِلْكُلِّ الْأَبْوَابِ إِلَّا مِنْ عَصَى اللَّهَ تَعَالَى**<sup>(٦)</sup> **بِهِنْدِ الْأَعْصَاءِ السَّبْعَةِ**, وَهِيَ: **الْعَيْنُ وَالْأَذْنُ وَاللِّسَانُ وَالْبَطْنُ وَالْفَرْجُ وَالْيَدُ وَالرِّجْلُ.**

**أَمَّا الْعَيْنُ**: **فَإِنَّمَا حُنِقتَ لَكَ تَهْتَدِي بِهَا فِي أَنْطَلْمَاتِ، وَتَسْتَعِنُ بِهَا فِي الْحَاجَاتِ،** **وَتَنْتَظِرُ بِهَا إِلَى عَجَابِ مَلَكُوتِ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتِ، وَتَغْيِيرِ بِمَا فِيهَا مِنَ الْآيَاتِ**<sup>(٧)</sup>. **فَاحْفَظْهَا عَنْ (أَرْبَعِ)**<sup>(٨)</sup>:

زوجها ومسؤولة عن رعيتها، والخادم راعٍ في مال سيده ومسؤول عن رعيته». قال: وحسنت أن قد قال: «والرجل راعٍ في مال أبيه ومسؤول عن رعيته، وكلم راعٍ ومسؤول عن رعيته».

(١) - أي: أماكنها.

(٢) - أي: فضيحة عذب المطق.

(٣) - في نسخة: (ملاً من الخلق).

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٧) - أي: معلوم.

(٨) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٩) - أي: الدلالات الواضحات على وحدانية الله تعالى.

(١٠) - في نسخة: (ثلاث أو أربع). وقد وردت أحاديث كثيرة تحذر من الزلل لأنها تؤدي بصاحبها إلى النار فقد أخرج أحمد (٢٩١/٢ و٣٩٢ و٤٤٢) والبخاري في الأدب المفرد (٢٨٩) بصاحبها إلى النار.

- ١- أَنْ تَنْتَظِرَ بِهَا إِلَى غَيْرِ مَحْرُمٍ.
- ٢- أُوْ إِلَى صُورَةِ مَيِّتَةٍ (أَوْلَـا) <sup>(١)</sup> بِشَهَوَةِ نَفْسٍ.
- ٣- أُوْ تَنْتَظِرَ بِهَا إِلَى مُسْلِمٍ بَعْنِ الْأَجْيَارِ.
- ٤- أُوْ تَطْلِعَ بِهَا عَلَى عَيْبِ مُسْلِمٍ.

**وَأَمَّا الْأَذْنُ:** فَاخْفَفْهَا عَنْ أَنْ تُسْعِيَ بِهَا إِلَى الْبَدْعَةِ، أَوِ الْعَيْنِيَةِ، أَوِ الْفُحْشِ، أَوِ الْعَوْرَضِ فِي الْبَاطِلِيِّ، أَوْ ذَكْرِ مَسَاوِيِّ النَّاسِ، فَإِنَّمَا حَلَقَتْ لَكَ لِتَسْمَعَ بِهَا كَلَامَ اللَّهِ تَعَالَى وَسُنْنَةَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَحِكْمَةَ أُولَـاِيِّ الْعِيْنِ، وَتَرَكَتْ بِاسْتِفَادَةِ الْعِلْمِ بِهَا إِلَى الْمُنْكَرِ الْمُعْتَمِدِ وَالْعَيْنِ الْمُدَعَىِّ (٢). فَإِذَا أَصْعَيْتَ بِهَا إِلَى شَيْءٍ مِنَ الْمَكَارِ وَصَارَ مَا كَانَ لَكَ عَلَيْكَ وَنَقْلَبَ مَا كَانَ سَبَبَ فَرَزِّكَ سَبَبَ هَلَاكَكَ، (وَهَذَا) <sup>(٣)</sup> غَيْةُ الْخَسْرَانِ، وَلَا تَقْنِنْ أَنَّ الْإِيمَنَ يَخْتَصُ بِهِ الْقَافِلَيْنَ دُونَ الْمُسْتَمِعِ، فَبَيْنِ الْخَيْرِ أَنَّ «الْمُسْتَمِعُ شَرِيكُ الْقَافِلِ وَهُوَ أَحَدُ الْمُغَاثِيْنِ»<sup>(٤)</sup>.

(٢٩٤) وابن ماجة (٤٢٤٦) والترمذني (٤٠٠٤) عن أبي هريرة قال: سئل النبي صلى الله عليه وسلم: ما أكثر ما يدخل الجنّة؟ قال: التقوى وحسن الخلق. وسئل ما أكثر ما يدخل النار؟ قال: الأسفوان: الفم والفرج.

وأنخرج أَحْمَد (٣١٧/٢) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كتب على ابن آدم نصيبه من الزنا أدركه لا خالة. فالعنين زينتها النظر وتصدقها الإعراض، واللسان زينته النطق، والقلب الصبي، والفرج يصدق ما تم ويكتسب.

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - في نسخة: (فنهذه).

(٤) - قال العجلوني في كشف الخفاء: (٢٢٢٢) ذكره الغزالى في الإحياء، ولم يخرجه العراقي. لكن رواه الطبراني من حديث ابن عمر مرفوعاً: «أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَنِ الْفَحْشَةِ وَعَنِ الْإِيمَانِ إِلَى الْنَّفْيَةِ». ذكره الهيثمي في جمجم الزوارائد (١٣١٢٢). وورد أيضاً: «مِنْ اغْتَبَ عَنْهُ أَحَدُهُوَ الْمُسْلِمُ فَلَمْ يَنْصُرْهُ وَهُوَ يَسْتَطِعُ نَصْرَهُ أَذْلَهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ». وفي التنزيل: **هُنَّمُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَا كُلَّ لَحْمٍ أَحْيِه مِنْهَا** [الحرثات: ١٢].

فاحفظ لسانك من تهانٍ:  
الأول: الكذب<sup>(١)</sup>.

(٦) - قال السيوطي في الدر المثمر في الدر المثمر (١٩٦/٦): أخرج الترمذى والبيهقى عن أنس رضى الله عنه، أن رجلاً توفى فقالوا: أبشر بالجنة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أولاً تدرون فعله قد تكلم بما لا يعني أو يخل بما لا ينفع». ولننظر في الترمذى (٢٣١٦) في الزهد (عارضة الأحوذى ١٩٦/٩): «توفى رجل من أصحابه فقال - يعني رجل - أبشر بالجنة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أولاً تدري فعله تكلم فيما لا يعني أو يخل بما لا يقصه». وقال: حديث غريب. وأخرج البيهقى من وجه آخر عن أنس رضى الله عنه قال: أصيّب رجل يوم أحد فجاءه امرأة فقال: يا بني لتهنك الشهادة، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وما يدرِيك لعله كان يتكلم بما لا يعنيه ويبخل بما لا يعنيه».

وأخرج أبو يعلى (٦٦٤٦) عن أبي هريرة قال: قُتل رجل على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: فيكت عليه باكية، فقالت: واهيدها، قال: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «مه ما يدرِيك أنه شهيد، ولعنه كان يتكلم فيما لا يعنيه، ويبخل بما لا يقصه». قال الحيثى فى الجمجم (١٨١٠): رواه أبو يعنى، وفيه: عصام بن طلبي، وهو ضعيف. وأخرج أبو يعلى (٤٠١٧) عن أنس قال: استشهد رجلٌ متأخرًا يوم أحد، فوجد على بطنه صخرة مربوطة من الجمجم، فمسحت أمه التراب عن وجهه وقالت: هبئاً لك يا بني الجنة، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «وما يدرِيك؟ لعله كان يتكلم فيما لا يعنيه، ويمنع مالا يضره». قال الحيثى فى الجمجم (١٨١١): رواه أبو يعلى، وفيه: جعى بن يعني الأسلمى، وهو ضعيف. وقال شيخنا فى تحقيقه للجمع: وفيه أيضًا: انقطاع، سليمان الأعصم، لم يدرك أنساً.

(١) - قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٤١٢ - ٤١٣): [ذم الكذب]: قال الله تعالى وهو أصدق القائلين: **هُنَّمَنْجِلُونَ فَنَحْنُ نَعْلَمُ لِعْنَةَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ** [آل عمران: ٦١]. وقال تعالى: **إِنَّمَا يَنْتَرِي الْكَذَّابُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ** [التحل: ١٠٥]. وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم، أنه قال للحسن بن علي رضي الله عنهما: «دع ما يرثيك إلى مالا يرثيك، فإن الكذب ريبة، والصدق طمأنينة». وروي عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «رحم الله امرأً أصلح من لسانه، وأنصر من عنانه، وأنزم طريق الحق مقوله، ولم يعود الخطل مفصله». وروى صفوان بن سليم قال: «قيل للنبي صلى الله عليه وسلم: أيكون المؤمن جانًا؟ قال: نعم، قيل: أيكون خليلًا؟ قال: نعم، قيل: أيكون

وأما اللسان: فإنما حلق لك تكثير به ذكر الله تعالى وتلاوة كتابه، وترشد به حتى  
الله تعالى إلى طريقه، وتظهر به ما في ضميرك من حجاجات دينك ودنياك.  
فإذا استعملته في غير ما حلق له فقد كفرت بعمة الله تعالى فيه، وهو أغلب أعضائك  
عليك وعلى سائر الحلق، ولا يكتب الناس في النار على متاجيرهم إلا حصاد أسيتهم<sup>(١)</sup>،  
فاستعمله عليه بغاية قوتك حتى لا يكتب في فقر جهنم، ففي الخبر: «إن الرجل ليتكلم  
بالكلمة ليضحك بها أصحابه، فيهوي بها في فقر جهنم سبعين خريفاً»<sup>(٢)</sup>.  
(رَوَى رَأْنَهُ<sup>(٣)</sup> قُتِلَ شَهِيدًا فِي الْمَعْرِكَةِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
فَقَالَ قَائِلٌ: هَبِئَا لَهُ الْجَنَّةَ<sup>(٤)</sup>، فَقَالَ (الْبَيْهِيُّ)<sup>(٥)</sup> صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَا يُدْرِيكُ؟ لَعْلَهُ  
كَانَ يَتَكَلَّمُ فِيمَا لَا يَعْنِيهِ، وَيَبْخَلُ بِمَا لَا يَعْنِيهِ»<sup>(٦)</sup>.

وانتظره في المقاصد الحسنة: (١٠٣٦) وتميز الطيب من الحديث (١٢٩٤) وختصر المقاصد الحسنة:  
(٩٥٤) وأسى المطالب (١٥٩١)

(١) - أخرجه أحمد (٢٣٠ و ٢٣٦ و ٢٣٧ و ٢٤٥) والترمذى (٢٦١٦) وقال: حديث حسن صحيح، وابن ماجة (٣٩٧٣). وابن حبان (٢١٤) عن معاذ بن جبل من حديث طويل. وانتظره في الأربعين التوروية حديث رقم: (٢٩).

(٢) - أخرج ابن حجر في المطالب العالية (٣٢٢٣) القطعة الأولى من الحديث عن ابن مسعود رفعه قال: قال صلى الله عليه وسلم: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة ليضحك بها من حوله...». وأخرج الترمذى (٢٣١٤) وابن ماجة (٣٩٧٠) وابن حبان (٥٧٠٦) عن أبي هريرة يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة ما يرى بها يهوي بها في النار سبعين خريفاً».

وأخرج أحمد (٣٧٨/٢ - ٣٧٩) والبخاري (٦٤٧٧) ومسنون (٢٩٨٨) وابن حبان (٥٧٠٧) عن أبي هريرة أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن العبد ليتكلم بالكلمة ينزل بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغارب».

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.  
(٤) - في نسخة: (بالجنة).  
(٥) - في نسخة: (رسول الله).

فاحفظْ مِنْهُ لِسَانَكَ فِي الْجَحْدِ وَالْهَرْلِ، وَلَا تُعَوِّذْ نَفْسَكَ الْكَذِبَ هَرَلًا (فَيُدْعُوكَ إِلَى  
الْكَذِبِ) (١) فِي الْجَحْدِ، وَالْكَذِبُ مِنْ أَمْهَاتِ الْكَبَائِرِ.

لَمْ يَأْتِكَ إِذَا عَرَفْتَ بِذَلِكَ سَقَطَتْ عَدَائِكَ، (وَالشَّفَةُ بِقُرْلِكِ) (٢)، وَتَزَدَّرِيكَ الْأَعْيُنَ  
وَتَحْتَرِيكَ، وَإِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَعْرِفَ قُبْحَ الْكَذِبِ مِنْ نَفْسِكَ، فَانْظُرْ إِلَى كَذِبِ غَيْرِكَ وَإِلَى  
لَفْرَوْ نَفْسِكَ عَنْهُ، وَاسْتَخْفَارِكَ لِصَاحِبِهِ، وَاسْتَقْبَالِكَ لِمَا حَاءَ بِهِ، وَكَذَلِكَ فَاقْعُلْ فِي جَمِيعِ  
غَيْرِكَ نَفْسِكَ، فَإِنَّكَ لَا تَدْرِي قُبْحَ غَيْرِكَ مِنْ نَفْسِكَ بَلْ مِنْ غَيْرِكَ، فَمَا اسْتَقْبَحْتَهُ مِنْ  
غَيْرِكَ يَسْتَقْبَحُهُ غَيْرُكَ مِنْكَ لَا مَحَالَةَ، فَلَا تُرْضِي نَفْسِكَ ذَلِكَ.

### الثاني: الْخُلْفُ فِي الْوَعْدِ.

فَإِنَّكَ أَنْ تَعْدِ بِشَيْءٍ وَلَا تَقِيِّ بِهِ، بَلْ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ إِحْسَانَكَ إِلَى النَّاسِ فَعَلَّا بِلَا قَوْلٍ،  
فَإِنِّي أَنْ أَخْطُرُكُمْ إِلَى الْوَعْدِ فَإِنَّكَ أَنْ تُخْلِفَ إِلَّا لِعَجْزٍ أَوْ ضَرُورَةً، فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ أَمَارَتِ

وَالْكَذِبِ مِرْدِيكَ وَإِنْ أَمْتَهُ، وَقَالَ الْجَاحِظُ: الصَّدَقُ وَالْوَفَاءُ تَوْأِيْمَانُ، وَالصَّبَرُ وَالْحَلْمُ تَوْأِيْسَانُ، فِيهِنْ ثَامِنُ  
كُلِّ دِينِ، وَصَلَاحُ كُلِّ دُنْيَا، وَأَضَادُهُنَّ سَبْبُ كُلِّ فَرَقَةِ، وَأَصْلُ كُلِّ فَسَادٍ، وَمِنْهَا: أَنْ يَوْثِرَ أَنْ يَكُونَ  
حَدِيثَهُ مُسْتَعْدِبًا، وَكَلَامَهُ مُسْتَظْفَرًا، فَلَا يَجِدُ صَدَقًا يَعْذِبُ، وَلَا حَدِيثًا يَسْتَظْرِفُ، فَيَسْتَحْلِي الْكَذِبُ  
الَّذِي لَيْسَتْ غَرَابَةً مَعْوَزَةً، وَلَا طَرَافَةً مَعْجَزَةً، وَهَذَا التَّوْعِيْسُ حَالًا مَمَّا قَبْلَهُ، لَأَنَّهُ يَصْدِرُ عَنْ مَهَانَةِ  
النَّفْسِ، وَدَنَاهَةِ الْهَمَةِ، وَقَدْ قَالَ الْجَاحِظُ: لَمْ يَكْذِبْ أَحَدٌ قُطُّ إِلَّا لِصَغْرِ قَدْرِ نَفْسِهِ عَنْهُ، وَقَالَ ابْنُ الْمَقْعُونَ:  
لَا تَهَاوُنْ بِإِرْسَالِ الْكَذِبِ مِنَ الْمُرْلِ، فَإِنَّهَا تَسْرُعُ إِلَى إِبْطَالِ الْحَقِّ، وَمِنْهَا: أَنْ يَقْصِدَ الْكَذِبُ التَّشْفِيِّ  
مِنْ عَدُوِّهِ، فَيَسْمُهُ وَيَصْمِهُ بِقَبَاعِيْجٍ يَخْتَرِعُهَا عَلَيْهِ، وَيَصْفِهُ بِقَبَاعِيْجٍ يَبْسِيْسُهَا إِلَيْهِ، وَيَرِى أَنْ مَعْرَةَ الْكَذِبِ  
عَنْهُ، وَأَنْ إِرْسَالُهَا فِي الْعُدُوِّ سَهْمٌ وَسَمٌ، وَهَذَا أَسْوَى حَالًا مِنَ الْتَّوْعِيْسِ الْأَوَّلِيِّ؛ لَأَنَّهُ قَدْ جَمَعَ بَيْنَ الْكَذِبِ  
الْمُغْرِيِّ وَالْشَّرِّ الْمُضْرِيِّ، وَلَذِكْرُ وَرْدِ الشَّرِعِ بِرَدَّ شَهَادَةِ الْعُدُوِّ عَلَى عُدُوِّهِ، وَمِنْهَا: أَنْ تَكُونَ دَوَاعِيَ الْكَذِبِ  
قَدْ تَرَادَتْ عَلَيْهِ حَقِّ الْفَهْرَا، فَصَارَ الْكَذِبُ لَهُ عَادَةً، وَنَفْسُهُ إِلَيْهِ مُنْقَادَةً، حَتَّى لَوْ رَأَمْ جَانِبَ الْكَذِبِ  
عَشْرَ عَلَيْهِ؛ لَأَنَّ الْعَادَةَ طَبْيَ ثَانٍ، وَقَدْ قَالَتِ الْحَكَمَاءُ: مِنْ اسْتَحْلِي رِضاَنَ الْكَذِبَ عَسْرَ فَطَامَهُ، وَقَيلَ فِي  
مَتَّورِ الْحَكَمَ: لَا يَلْزَمُ الْكَذِبَ شَيْءٌ إِلَّا غَلَبَ عَلَيْهِ.

(١) - فِي نَسْخَةِ (فَيَتَدَاعِي إِلَى الْجَدِّ).

(٢) - فِي نَسْخَةِ (وَانْفَنِي قَوْلِكَ).

كَذِباً؟ قَالَ: لَا». وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: (وَلَا تَبْسِوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ) [الْبَرَّةُ]:  
٤٢: أَيْ: لَا تَخْلُطُوا الصَّدِيقَ بِالْكَذِبِ. وَقَيلَ فِي مَتَّورِ الْحَكَمِ: الْكَذِبُ لَصٌ؛ لَأَنَّ النَّفْسَ يَسْرُقُ مَالَكَ،  
وَالْكَذِبُ يَسْرُقُ عَقْلَكَ. وَقَالَ بَعْضُ الْحَكَمَاءِ: الْخَرْسُ خَيْرٌ مِنَ الْكَذِبِ، وَصَدِيقُ النَّسَانُ أَوْلَى السَّعَادَةِ.  
وَقَالَ بَعْضُ الْبَلْغَاءِ: الصَّادِقُ مَصَانُ جَلِيلٍ، وَالْكَذِبُ مُهَانٌ ذَلِيلٌ. وَقَالَ بَعْضُ الْأَدَبِاءِ: لَا سِيفٌ كَالْحَقِّ،  
وَلَا عَوْنَ كَالصَّدِيقِ. وَقَالَ بَعْضُ الْشَّعَرَاءِ:

وَمَا شَيْءٌ إِذَا فَكَرْتَ فِيهِ يَادِهِبُ لِلْمَرْوِهِ وَالْجَمَالِ

مِنَ الْكَذِبِ الَّذِي لَا يُحِبُّ فِيهِ وَأَبْعَدَ بِالْهَيَا مِنَ الرِّجَالِ

وَالْكَذِبُ جِمَاعُ كُلِّ شَرٍّ، وَأَصْلُ كُلِّ ذُمٍّ لِسُوءِ عَوْاقِهِ، وَجَبَتْ نَاتِحَةً؛ لَأَنَّهُ يُنْجِي النَّسِيمَةَ، وَالنَّسِيمَةَ  
تُنْجِي الْبَعْضَاءَ، وَالْبَعْضَاءُ تَوَوَّلُ إِلَى الْعَدَوَةِ، وَلَيْسَ مَعَ الْعَدَوَةِ أَمْنٌ وَلَا رَاحَةً، وَلَذِكْرُ قَيْلٍ: مِنْ قَلْ صِدْقَهُ  
قَلْ صِدِيقٌ، وَالصَّدِيقُ وَالْكَذِبُ يَدْخُلُانِ الْأَخْبَارِ الْمَاضِيَّةِ، كَمَا أَنَّ الْوَفَاءَ وَالْخُلْفُ يَدْخُلُانِ الْمَعَيْدِ  
الْمُسْتَقْبِلَةِ؛ فَالصَّدِيقُ هُوَ الإِخْبَارُ عَنِ الشَّيْءِ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ، وَالْكَذِبُ هُوَ الإِخْبَارُ عَنِ الشَّيْءِ مُخَالِفٍ مَا  
هُوَ عَلَيْهِ، وَلَكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا دَوَاعٍ، فَدَوَاعِي الصَّدِيقِ لَازِمَةٌ، وَدَوَاعِي الْكَذِبِ عَارِضَةٌ؛ لَأَنَّ الصَّدِيقَ  
يُدْعَ إِلَيْهِ عَقْلُ مُوْجَبٍ، وَشَرِعْ مُؤْكَدٍ؛ فَالْكَذِبُ يَمْنَعُ مِنْهُ الْعُقْلَ، وَيَصْدُعُ عَنْهُ الشَّرِعِ؛ وَلَذِكْرُ حِزَارٍ أَنَّ  
تَسْتَفِضُ الْأَخْبَارُ الصَّادِقَةُ؛ حَتَّى تَصْبِرَ مَوْتَارَةً، وَلَمْ يَجِدْ أَنْ تَسْتَفِضُ الْأَخْبَارُ الْكَاذِبَةُ؛ لَأَنَّ اتِّفَاقَ النَّاسِ  
فِي الصَّدِيقِ وَالْكَذِبِ إِنَّمَا هُوَ لِاتِّفَاقِ الدَّوَاعِيِّ؛ فَدَوَاعِي الصَّدِيقِ يَجْزُوُنَ أَنْ يَنْتَفِعُ جَمِيعُ الْكَثِيرِ عَلَيْهِمَا، حَتَّى  
إِذَا نَقْلُوا حَرْبًا، وَكَانُوا عَدُوًّا يَتَبَيَّنُ عَنْ مَثَلِهِمُ الْمَوَاطِئُ، وَقَعَ فِي النَّسَنِ صِدْقَهُ، لَأَنَّ الدَّوَاعِيِّ إِلَيْهِ نَافِعَةٌ،  
وَاتِّفَاقُ النَّاسِ فِي الدَّوَاعِيِّ النَّافِعَةِ مُمْكِنٌ، وَلَا يَجِدُ أَنْ يَنْتَفِعُ العَدُوُّ الْكَثِيرُ الَّذِي لَا يَمْكُنُ مَوَاطِئَهُمُ عَلَى  
نَقْلِ حَرْبٍ يَكُونُ كَذِبًا؛ لَأَنَّ الدَّوَاعِيِّ إِلَيْهِ نَافِعَةٌ، وَرَعَا كَانَتْ ضَرَارَةً، وَلَيْسَ فِي جَارِيِ الْعَادَةِ أَنْ يَنْفَقَ  
جَمِيعُ الْكَثِيرِ عَلَى دَوَاعٍ غَيْرِ نَافِعَةٍ؛ وَلَذِكْرُ حِزَارٍ اتِّفَاقُ النَّاسِ عَلَى الصَّدِيقِ؛ لِجَوَارِ اتِّفَاقِ دَوَاعِيِّهِمْ...  
يَجِدُ أَنْ يَنْتَفِعُوا عَلَى الْكَذِبِ لِامْتِنَاعِ اتِّفَاقِ دَوَاعِيِّهِمْ...

وَقَالَ (ص ٤١٥ - ٤١٧): [دَوَاعِي الْكَذِبِ]: وَأَسَا دَوَاعِيَ الْكَذِبِ: فَمِنْهَا اجْتِلَابُ النَّفْعِ،  
وَاسْتَدْفَاعُ الضرِّ، فَيَرِى أَنَّ الْكَذِبَ أَسْلُمُ وَأَغْنَمُ، فَيَرْحُصُ لِنَفْسِهِ فِي اغْتِرَارِ الْخُلْدَعِ، وَاسْتَشْفَاقًا لِلْطَّمِيعِ،  
وَرَعَا كَانَ الْكَذِبُ أَبْعَدًا مَا يَوْمِلُ، وَأَقْرَبَ لِمَا يَخْافُ، لَأَنَّ الْقَبِيبَ لَا يَكُونُ حَسَنًا، وَالْشَّرُّ لَا يَصِيرُ حَرْبًا،  
وَلَيْسَ يَجِدُ مِنَ الشُّوكِ عَنْهُ، وَلَا مِنَ الْكَرِمِ الْحَنْظُلِ. وَقَدْ رَوِيَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ  
قَالَ: «خَرَقُوا الصَّدِيقَ، وَإِنْ رَأَيْتُمْ أَنَّ فِيهِ الْهَلْكَةَ، فَنَبِّهُوا الْكَذِبَ، وَإِنْ رَأَيْتُمْ أَنَّ فِيهِ  
النَّحَاءَ، فَنَبِّهُوا الْهَلْكَةَ». وَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: لَأَنْ يَصْبِعِي الصَّدِيقَ – وَقَلْمَا يَصْبِعَ –  
أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ يَرْفَعِي الْكَذِبَ، وَقَلْمَا يَفْعُلُ. وَقَالَ بَعْضُ الْحَكَمَاءِ: الصَّدِيقُ مُنْجِيزٌ وَإِنْ خَفَهُ،

**التفاق وحياتي الأُخْلَاقِ،** قال (النبي صلي الله عليه وسلم) <sup>(١)</sup>: «ثَلَاثَ مَنْ كَنَّ فِيهِ فَهُوَ مُنَافِقٌ وَإِنْ صَامَ وَصَلَىٰ: مَنْ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا اُوْتَمِنَ خَانَ» <sup>(٢)</sup>.  
**الثالث:** (الغيبة، فاحفظ لسانك عنها) <sup>(٣)</sup>،  
**والغيبة أشدُّ مِنْ ثَلَاثَيْنَ زَيْنَةً في الإسلام** <sup>(٤)</sup>، كذلك ورد في الخبر.

(١) - في نسخة: (عليه الصلاة والسلام).

(٢) - أخرجه أحمد (٥٣٦/٢) رقم (١٠٩٢٥) عن أبي هريرة بلفظ أونه: «ثلاث من كن فيه فهو منافق، وإن صام وصلى وزمع أنه مسلم...».

أخرج البخاري (٨٤) ومسلم (٥٨) وأبو داود (٤٦٨٨) والترمذى (٢٦٣٤) عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «أربع من كن فيه كان منافقاً حالصاً، ومن كانت فيه حوصلة منهن كانت فيه حوصلة من التفاق، حتى يدعها: إذا وعد أخلف، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فخر».

وذكر الحيثي في الجمع (١٨) عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «من أعلام المنافقين: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا انتمنه حاتك».

ومن علامات المنافقين ما أخرجه أحمد (٧٩١٣) والبزار (٨٥) عن أبي هريرة، عن النبي صلي الله عليه وسلم قال: «إن للمنافقين علامات يعرفون بها، تحيمهم لعنهم، وطعمهم نهيم، وغيتهم غلوهم، لا يقربون المساجد إلا هجراً، ولا يأتون الصلاة إلا ديراً، مستكريين إلا بالقول، لا يألفون ولا يلوفون، حشيش بالليل، صحب بالنهار». وقال يزيد: «محب بالنهار». قال الحيثي (٤١١) : رواه أبو عبد  
والبزار، وفيه: عبد الملك بن قدامة الجمحي، وثقة يحيى بن معين وغيره؛ وضعفه الدارقطني وغيره.

(٣) - في نسخة: (حفظ اللسان من الغيبة).

(٤) - ذكر الحيثي في الجمع (١٣١٢٨) عن جابر بن عبد الله وأبي سعيد الخدري قالا: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «الغيبة أشد من الزنا». فقيل: وكيف؟ قال: «الرجل يزني ثم يتوب  
فيتوب الله عليه وإن صاحب الغيبة لا يغفر له حتى يغفر له صاحبه». قال: رواه الطبراني في الأوسط، وفيه: عباد بن كثير النقيفي، وهو متوك.

وانظره في علل الحديث لابن أبي حاتم (٢٤٧٤). ومشكاة المصايح (٤٨٧٤ و ٤٨٧٥) والدر المنشور (٩٧/٦).

**ومعنى الغيبة:** أَنْ تُذَكِّرَ إِنْسَانًا بِمَا يَكْرَهُهُ <sup>(١)</sup> لَوْ سَمِعَهُ، فَأَنْتَ مُعَتَابٌ طَاطِمٌ وَإِنْ كُنْتَ صَادِقًا، وَإِنَّكَ وَغَيْرَهُ الْقُرَاءُ الْمُرَايِنُ <sup>(٢)</sup>، وَهُوَ أَنْ تُقْهِمَ الْمُقْصُودُ مِنْ غَيْرِ تَصْرِيْحٍ فَقَوْلُكَ: أَصْحَحَهُ اللَّهُ فَقَدْ (سَأَلَنِي) <sup>(٣)</sup> وَعَمِّي ما حَرَى عَيْنِي، فَسَأَلَ اللَّهُ أَنْ يُصْلِحَنَا وَإِيَّاهُ، فَإِنْ هَذَا جَمِيعٌ بَيْنَ حَبِيبَيْنِ:

**أَحَدُهُمَا:** الغيبة (إذا حصل به) <sup>(٤)</sup> الفهم.

**وَالآخَرُ:** تَرْكِيَّةُ النَّفْسِ وَالثَّنَاءُ عَيْنَاهَا بِالْتَّسْرُجِ وَالْأَصْلَاحِ.

وَلَكِنْ إِنْ كَانَ مَقْصُرُدُكَ مِنْ قَوْلِكَ: أَصْحَحَهُ اللَّهُ الدُّعَاءُ، فَادْعُ لَهُ فِي السَّرِّ، وَإِنْ أَغْتَمْتَ بِسَيِّهِ، فَعَلَمْتُهُ: أَنَّكَ لَا تُرِيدُ فَضْيَحَتَهُ وَإِظْهَارَ عَيْنِهِ، وَفِي إِظْهَارِكِ الْغَمَّ بِعَيْنِهِ إِظْهَارُ عَيْنِهِ.  
وَيَكْتُبُكَ زَاجِرًا عَنِ الْغَيْبَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَا يَقْبَلُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيْحَبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مِنْتَأْنَتُهُمْ﴾ [الحجرات: ١٢]، فَقَدْ شَبَهَكَ اللَّهُ بِاَكِلِ لَحْمَ الْمُبْيَتِ، فَمَا أَخْبَرَكَ أَنْ تَحْرِزَ مِنْهَا.

وَيَمْتَلَعُكَ عَنِ غَيْبَةِ الْمُسْلِمِيْنِ أَمْ لَوْ تَفَكَّرْتُ فِيهِ، وَهُوَ: أَنْ تَنْتَرِ في نَفْسِكَ هَلْ فَيْكَ عَيْبٌ ظَاهِرٌ أَوْ بَاطِنٌ، وَهَلْ أَنْتَ مُقَارِفٌ مَعْصِيَّةٌ سِرِّاً أَزْ جَهْرًا؟

فَإِذَا عَرَفْتَ ذَلِكَ مِنْ نَفْسِكَ فَاعْلَمْ أَنَّ عَجْزَهُ عَنِ التَّنْزِهِ عَمَّا نَسَبَتْ إِلَيْهِ كَعْجَزَكَ، وَرَعْدَرَهُ كَعْدُرَكَ <sup>(٥)</sup>، وَكَمَا تَكْرَهُ أَنْ تُفْضَحَ وَتُذَكَّرَ عَيْنُوكَ، فَهُوَ أَيْضًا يَكْرَهُهُ، فَإِنْ سَرَّتْهُ يَكْنُ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدْ بَهْهَهُ».

(١) - أخرجه أبو داود (٤٨٧٤) والترمذى (١٩٣٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلي الله عليه وسلم قال يوماً: «أندرون ما الغيبة؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: ذكر أحدكم أحاهما يكرهه، فقال رجل: أرأيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال: إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد بههه». [روايهات: الكذب والافراء على الإنسان].

(٢) - وهو أحبث أنواع الغيبة.

(٣) - في نسخة: (أسألهني).

(٤) - في نسخة: (إذ بها حصل).

سَرَّ اللَّهُ عَلَيْكَ عَبْرِيكَ، وَإِنْ فَضَحْتَهُ سُلْطَانَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْسِنَةَ حِدَادًا<sup>(١)</sup> يُمْزَقُ عِرْضَكَ في الدُّنْيَا، ثُمَّ يَفْضَحُكَ اللَّهُ فِي الْآخِيرَةِ عَلَى رُؤُوسِ الْحَلَاقَةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

وَإِنْ نَظَرْتَ إِلَى ظَاهِرِكَ وَبَاطِلِكَ فَلَمْ تَطْلِعْ (فِيهِما)<sup>(٢)</sup> عَلَى عَيْبٍ (وَ<sup>(٣)</sup> نَفْسٌ فِي دُنْيَا ذُنْبٍ، فَاعْلَمْ: أَنْ جَهَنَّمَ يَعْيُوبُ نَفْسِكَ أَقْبَحُ أَنْوَاعِ الْحَمَاجَةِ، وَلَا عَيْبٌ أَعْظَمُ مِنْ الْحُمُقَ، وَلَوْ أَرَادَ اللَّهُ بِكَ خَيْرًا لَبَصَرَكَ يَعْيُوبُ نَفْسِكَ، فَرُؤْتِكَ نَفْسَكَ يَعْيُونَ الرُّضَا غَايَةً غَيَابَاتِكَ وَجَهَنَّمِكَ، ثُمَّ إِنْ كُنْتَ صَادِقًا فِي ظَنِّكَ فَاشْكُرْ اللَّهَ تَعَالَى عَلَيْهِ وَلَا تُفْسِدْ بِثَنَبِ النَّاسِ وَالْمَمْضُضِ (بِأَعْرَاضِهِمْ)<sup>(٤)</sup>، فَإِنْ ذَلِكَ مِنْ أَعْظَمِ الْعَيْوبِ<sup>(٥)</sup>.

**الرَّابِعُ:** الْمَرْأَةُ وَالْجَدَالُ وَمَنَاقِشُ النَّاسِ فِي الْكَلَامِ فَذَلِكَ فِيهِ إِذَاءٌ لِلْمُخَاطَبِ وَتَهْمِيلُهُ وَطَعْنُ فِيهِ، وَفِيهِ شَاءَ عَلَى النَّفْسِ وَتَرْكِيَّةٌ لِهُمَا بِمَرْبِدِ الْفُطْنَةِ وَالْعِلْمِ، ثُمَّ هُوَ مُمْتَنَى لِلْعَيْشِ، فَإِنَّكَ لَا تُسَارِي سَفْهَهَا إِلَّا وَيُؤْدِيُكَ، وَلَا تُسَارِي حَيَّلَمَا إِلَّا وَيَقْلِيُكَ وَيَحْقِدُ عَلَيْكَ. وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ تَرَكَ

(١) - أي: كثرة عبوبك وذوبك كما قال ابن عباس رضي الله عنهما: إذا أردت أن تذكر عبوب صاحبك فاذكر عبوبك.

(٢) - قال تعالى: ﴿فَإِذَا ذَهَبَ الْخُوفُ سَلَقُوكَمْ بِأَسْنَةٍ حِدَادٍ أَشْحَةٌ عَلَى الْخِيرِ﴾ [الأحزاب: ١٩].

(٣) - في نسخة: (فيها).

(٤) - في نسخة: (أو).

(٥) - في نسخة: (في أعراضهم).

قال عمر رضي الله عنه: عليكم بذكر الله تعالى فإنه شفاء وإياكم والغيبة وذكر الناس فإنه داء، وأعلم أن سوء الظن حرام مثل القول فكما يحرم أن تحدث غيرك بمساوئ إنسان يحرم أن تحدث نفسك بذلك وتسيء الظن به. قال الله تعالى: ﴿إِحْتَبُوا كَثِيرًا مِنَ الْفَلَنِ﴾ [الحجرات: ١٢]. (مراتي العبردية ص ٦٢).

الْمَرْأَةُ وَهُوَ مُبْطَلٌ بْنَى اللَّهُ لَهُ بَيْنًا فِي رِبْضِ الْجَنَّةِ، وَمَنْ تَرَكَ الْمَرْأَةَ وَهُوَ مُحَقٌّ بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْنًا فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ»<sup>(١)</sup>.

وَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَخْدُعَكَ الشَّيْطَانُ وَيَقُولَ لَكَ: أَخْلِهِ الْحَقَّ وَلَا تَنْهَاهُ فِيهِ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ أَبَدًا يَسْتَحْرِرُ الْحَمْقَى إِلَى النَّشَرِ فِي مَعْرِضِ الْحَيْرَ، فَلَا تَكُنْ ضَحْكَةً<sup>(٢)</sup> لِلشَّيْطَانِ فَيَسْخَرُ بِكَ، فَيُظْهَرُ الْحَقَّ حَسَنَ مَعَ مَنْ يَقْبَلُهُ مِنْكُ، وَذَلِكَ بِطْرِيقِ النَّصِيحةِ فِي الْحَقْيَةِ لَا بِطْرِيقِ الْمُمَارَةِ.

وَالْنَّصِيحةُ: صِفَةٌ وَهَيْثَةٌ، وَيُحْتَاجُ فِيهَا إِلَى تَنَطُّفٍ، وَإِلَّا صَارَتْ فَضْيَحَةً، (وَكَانَ)<sup>(٣)</sup> فَسَادُهَا أَكْثَرُ مِنْ صَلَاجَهَا، وَمَنْ حَالَطَ مُنْقَفَعَهُ الْعَصْرِ غَلَبَ عَلَى طَبْعِهِ الْمَرْأَةُ وَالْجَدَالُ، وَعَسْرُ عَلَيْهِ الصَّمَدُ، إِذْ أَلْقَى إِلَيْهِمْ عُلَمَاءَ السُّرُءِ أَنْ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ، وَالْقُدْرَةُ عَلَى الْمُحَاجَحَةِ وَالْمُنَاقَشَةِ هُوَ الَّذِي يُمَدِّحُ بِهِ، فَقَرَرَ بِنَهْمِهِ فَرَارَكَ مِنَ الْأَسْرَ. وَاعْلَمُ: أَنَّ الْمَرْأَةَ سَبَبُ الْمَفْتَتِ عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْ الْخُلُقِ. الْحَامِسُ: تَرْكِيَّةُ النَّفْسِ<sup>(٤)</sup>.

(فَقَدْ)<sup>(٥)</sup> قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿فَلَا تُرْكُوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ افْتَنَ﴾ [التجم: ٣٢]. وَقَلِيلٌ يَعْضُي الْحُكْمَاءَ<sup>(٦)</sup>: مَا الصَّدِيقُ الْفَقِيرُ؟ قَالَ: شَاءَ الْمُرْءُ عَلَى نَفْسِهِ.

(١) - أسرجه الترمذى (١٩٩٤) عن أنس رضي الله عنه بلفظ: «من ترك الكذب وهو باطل بي له في رض الحنة، ومن ترك المرأة وهو حق، بني له في وسطها، ومن حسن حنته، بني له في أعلىها». واللفظ القرىب المذكور فيجامع الأصول (١٢٥٧/٢).

وأخرجه أبو داود (٤٨٠٠) باستاد حسن عن أبي أمامة، بلفظ: «أنا زعيم ببيت في رض الحنة من ترك المرأة، وإن كان خلقاً، وبيت في وسط الحنة من ترك الكذب، وإن كان مازحاً، وبيت في أعلى الحنة من حسن حلقه».

(٢) - قال في مرافق العبودية: أي: كثير الضحك.

(٣) - في نسخة: (وصار).

(٤) - أي: مدحها بالظهور عن الدناءة.

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(فاحفظْ) (١) لِسَانَكَ عَنِ الدُّعَاءِ عَلَى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِ اللَّهِ تَعَالَى، وَإِنْ ظَلَمْتَ فَكُلْ أَمْرَهُ إِلَيَّ اللَّهِ تَعَالَى، فَقِي الْحَدِيثِ: «إِنَّ الْمُظْلُومَ لَيُذْغَى عَلَى طَالِمِهِ حَتَّى يُكَافِئَهُ، ثُمَّ يُقَيَّ» (٢) لِلظَّالِمِ فَضْلٌ عِنْدَهُ يُظَالِمُهُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ» (٣).

وَطَرَّلَ بَعْضُ النَّاسِ لِسَانَهُ عَلَى الْحَجَاجَ فَقَالَ بَعْضُ السَّلَفِ (٤) : إِنَّ اللَّهَ (يَتَبَّعُهُ) لِلْحَجَاجِ مِنْ (يَعْرَضُهُ) لَهُ لِسَانَهُ، كَمَا يَتَّقِمُ مِنَ الْحَجَاجِ لِمَنْ ظَلَمَهُ.

الثَّانِيُّ: الْمُزَاحُ وَالسُّخْرِيَّةُ وَالاستِهْزَاءُ بِالنَّاسِ.

فاحفظْ لِسَانَكَ مِنْهُ فِي الْجَدِّ وَالْهَرَبِ، فَإِنَّهُ يَرِيْنُ مَاءَ الْوَرْجَهِ وَيَسْقِطُ الْمَهَابَهِ وَيَسْتَحِرُ الْوُحْشَهُ وَيَلْوُّهُ الْقَلْبَ، وَهُمْ مَبْدأُ الْحَجَاجِ وَالْغَضَبِ وَالْقَسَارِ، وَيَغْرِيْنُ الْجَفَدَ فِي الْقُلُوبِ، فَلَا تُسَاخِرْ أَحَدًا، (فَإِنِّي) (٥) مَازِحُوكَ فَلَا (جُهِيْمُ) (٦) وَأَغْرِيْنُهُمْ حَتَّى يَخْرُصُوْنِيْ فيْ حَدِيثِيْ عَيْرِهِ (٧)، وَكُنْ مِنَ الَّذِينَ إِذَا مَرُوا بِالْعَيْرِ مَرُوا كِرَاماً (٨).

(١) - في نسخة: (احفظ).

(٢) - في نسخة: (يكون).

(٣) - انظره في المعنى عن حمل الأسفار: (١٢٢/٣). وقال: لم أقف له على أصل، وإنما اتسادة المتفقين: (٤٩٣/٧). والفوائد المجموعة: (٢١١). وتذكرة الموضوعات: (١٨٤). وأخرج الترمذى (٣٥٥٢) عن عائشة رضي الله عنها قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من دعا على من طالمه فقد انتصر». (مراتي العبودية ص: ٦٤).

(٤) - الصالح وهو الإمام محمد بن سيرين إمام المعتبرين نهياً عن تطويل الكلام على الحجاج: (في نسخة: (يتنتم)).

(٥) - في نسخة: (يتعرض).

(٦) - في نسخة: (وراء).

(٧) - في نسخة: (تجه).

(٨) - في نسخة: (تجه).

(٩) - لقوله تعالى: «فَلَا تَقْعُدُوا مَعْهُمْ حَتَّى يَنْوِهُمْ بِهِ» [الأعراف: ١٤٠]. و قوله: «فَأَعْرَضُ عَنْهُمْ حَتَّى يَنْوِهُمْ بِهِ» [الأنعام: ٦٨].

فَإِيْلَكَ أَنْ تَتَعَوَّدَ دَلِيلَكَ، وَاعْلَمُ: أَنْ ذَلِكَ يُقْصَسُ مِنْ قَدْرِكَ عِنْدَ النَّاسِ، وَيُوجَبُ مَقْتَلَكَ عِنْدَ اللَّهِ (تَعَالَى) (١)، فَإِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَعْرِفَ أَنْ شَاءَكَ عَلَى نَفْسِكَ لَا يَرِيْدُ فِي قَدْرِكَ عِنْدَ غَيْرِكَ فَاقْتُلْهُ إِلَيْ أَفْرَادِكَ (٢) إِذَا أَنْشَوَا عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْفَضْلِ وَالْجَاهِ وَالْمَسَالِ، (كَيْفَ) (٣) يَسْتَكِيرُهُ طَبْعُكَ وَيَسْتَقِلُهُ طَبْعُكَ، وَكَيْفَ تَدْمُهُمْ عَلَيْهِ إِذَا فَارَقْتُهُمْ؟ فَاعْلَمُ: أَنَّهُمْ أَيْضًا فِي حَالٍ تَرْكِيْبِكَ لِنَفْسِكَ يَدْمُونَكَ فِي قُلُوبِهِمْ نَاجِراً وَسَيْطِهِرُونَهُ بِالْسَّيْطِيْمِ إِذَا فَارَقْتُهُمْ.

السادسُ: اللعنُ.

فَإِيْلَكَ أَنْ تَتَعَنَّ شَيْئًا مِمَّا حَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ حَيَوَانٍ أَوْ طَعَامٍ أَوْ إِنْسَانَ بِعَيْنِهِ. وَلَا تَقْطَعُ بِشَهَادَتِكَ عَلَى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الْقُبْلَةِ بِشَرِيكٍ أَوْ كُفِّرٍ أَوْ نَفَاقٍ، فَإِنَّ الْمُطْلَعَ عَلَى السَّرَّاَتِ هُوَ اللَّهُ تَعَالَى، فَلَا تَدْخُلْ بَيْنَ الْعِيَادِ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى.

وَاعْلَمُ: أَنَّكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُقَالُ لَكَ: لَمْ لَمْ تَتَعَنَّ فَلَاتَأْنَا وَلَمْ سَكَتَ عَنْهُ، بَلْ لَمْ لَمْ تَتَعَنَّ إِبْيَسَ طُولَ عُمُرِكَ وَلَمْ تَسْتَعِلْ لِسَانَكَ بِيَكْرِهِ لَمْ تُسْأَلْ عَنْهُ وَلَمْ تُطَالَبْ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَإِذَا لَعْنَتَ أَحَدًا مِنْ خَلْقِ اللَّهِ تَعَالَى طُوبِيْتْ (بِهِ وَسُعِلْتْ عَنْهُ) (٤)، وَلَا تَدْسُنْ شَيْئًا مِمَّا حَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى، فَقَدْ كَانَ الْبَيْنُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَدْعُ الطَّعَامَ الرُّؤِيَّةَ قَطُّ، بَلْ كَانَ إِذَا اشْتَهَى شَيْئًا أَكَلَهُ، وَلَا تَرْكَهُ.

السابعُ: الدُّعَاءُ عَلَى الْخُلُقِ.

(٦) - أي: الواجبين الشيء في عمله.

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٨) - أي: الذين هم أهل زمان واحد.

(٩) - في نسخة: (وكيف).

(١٠) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

## فهذه مجامع آفات اللسان.

ولَا يُعْنِيَكَ عَلَيْهِ إِلَّا الْعَزَلَةُ<sup>(١)</sup> (أو) <sup>(٢)</sup> مُلَازَمَةُ الصَّمَدَتِ إِلَّا بِقَدْرِ الضرُورَةِ، فَقَدْ كَانَ أَبْرَكُ أَصْدِيقَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ<sup>(٣)</sup> عَنْهُ يَضْعُ حَجَراً فِي قَبَّةِ الْمَعْنَى ذَلِكَ مِنَ الْكَلَامِ بِغَيْرِ ضَرُورَةٍ، وَيُشَبِّهُ إِلَى لِسَانِهِ وَيَقُولُ: هَذَا الَّذِي أُورِكَتِي أَمْوَارِهِ كُلُّهَا<sup>(٤)</sup>، فَاحْتَرِزْ مِنْهُ بِحَمْبِلِكَ<sup>(٥)</sup>، فَإِنَّهُ أَفْوَى أَسْبَابِ هَلَكَتِنِي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ.

وَأَمَّا الْبَطْنُ: فَاحْفَظْهُ مِنْ تَنَوُّلِ الْحَرَامِ وَالشَّيْءَةِ، وَاحْبَرْهُ عَلَى طَلَبِ الْحَلَالِ، فَبَادَ وَجَدَنَهُ فَاحْرِصْ عَلَيْهِ أَنْ تَقْتَمِرْ مِنْهُ عَلَيْهِ مَا دُونَ الشَّيْءِ، فَإِنَّ الشَّيْءَ يُقْسِي الْقُلُوبَ وَيُسْبِدُ الْأَذْهَنَ، وَيُطْلِلُ الْحَفْظَ، وَيُقْلِلُ الْأَعْصَاءَ عَنِ الْعِبَادَةِ وَالْعِلْمِ، وَيُقْوِي التَّسْهِيرَاتِ، وَيَنْصُرُ جُنُودَ الشَّيْطَانِ.

وَالشَّيْءُ مِنَ الْحَلَالِ مَبْدِئًا كُلَّ شَرٍ<sup>(٦)</sup> فَكَيْفَ مِنَ الْحَرَامِ؟

(١) - نَفْوَهُ تَعَالَى: هُوَ الَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الْبَزَرَ وَإِذَا مَرُوا بِالنَّفْوِ مَرُوا كَرَاسِيَ الْفَرْقَانِ: ٧٢.

وَمِسْتَلَا بِقَوْلِهِ: هُوَ إِذَا سَمِعُوا الْلَّغْرَ أَعْرَضُوا عَنْهُ [إنقصاص: ٥٥].

(٢) - فَقَدْ جَاءَ فِي الْعَزْلَةِ: مَا أَخْرَجَ الطَّرَانِيَ فِي الصَّغِيرِ (٣٢١) عَنْ عُمَرَ بْنِ حُصَيْنِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ انْقَطَعَ إِلَى اللَّهِ كَفَاهُ اللَّهُ كُلُّ مُؤْمِنٍ وَرِزْقُهُ مِنْ حِيتَ لَا يَحْسَبُ، وَمَنْ انْقَطَعَ إِلَى الدُّنْيَا، وَكَلَّهُ اللَّهُ إِلَيْهَا». قال الحيثي في مجمع الزوائد (١٨١٨٩): رواه الطراني في الأوسط، وفيه: إبراهيم بن الأشعث صاحب الفضيل، وهو ضعيف، وقد ذكره ابن حبان في الثقات وقال: يغرب ويختلط ويختلف، وبقية رجاله ثقات.

(٣) - فِي نَسْخَةِ (و).

(٤) - مَا بَيْنَ ( ) نَفْسٍ مِنَ الْمُطَبِّرِ.

(٥) - أَخْرَجَهُ أَبُو نَعِيمُ فِي حَلِيَةِ الْأَرْلِيَاءِ (١) ٣٣/١.

(٦) - مَا بَيْنَ ( ) زِيَادَةً مِنْ نَسْخَةٍ.

(٧) - أَخْرَجَ أَحْمَدَ (٤/١٣٢) التَّرمِذِيَ (٢٣٨٠) وَالنَّسَائِيُّ فِي الْكِبْرِيِّ: (٨٨). عَنْ المَقْدِسِيِّ بْنِ مَعْدِيِّ كَرْبَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَا مُلَأَ أَدَمَ وَعَاءً شَرَّاً مِنْ بَطْنِهِ، بِخَسْبِ أَبْنَى أَدَمَ أَكَلَاتِ بَقْسَنَ صَلَبَهُ، فَإِنْ كَانَ لَا مَحَالَةَ، قَلَّتْ نَطْعَامَهُ، وَثُلَّتْ لَشَرَابَهُ، وَثُلَّتْ لَنَفْسِهِ».

وَطَبَ الْحَلَالَ فَرِيْضَةً عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ، وَالْعِبَادَةُ وَالْعِلْمُ مَعَ كُلِّ الْحَرَامِ كَالْبَيْنَ عَلَى السَّرْجِينِ، فَإِذَا قَيَّعَتْ فِي أَنْسَنَةٍ بِقَمِيصِ خَشِينِ، وَفِي الْبَرْ وَاللَّيْلِ بِرَغْفِينِ مِنَ الْعَشْكَارِ<sup>(١)</sup>، وَتَرَكَتِ الْمَلَدُ بِأَطْبَعِ الْأَدَمِ، لَمْ يُغَرِّرْكَ مِنَ الْحَلَالِ مَا يَكْفِيكَ وَالْحَلَالُ كَثِيرٌ، وَلَيْسَ عَلَيْكَ أَنْ تَتَقَبَّلَ بَوَاطِنَ الْأَمْوَارِ، بَلْ عَلَيْكَ أَنْ تَعْتَزَرْ مِمَّا تَعْلَمُ أَنَّهُ حَرَامٌ، أَوْ تَطْنَ أَنَّهُ حَرَامٌ، ظَنَّ حَصَلَ مِنْ عَلَامَةٍ نَاجِرَةٍ، (مَقْرُونَةٍ بِالْمَالِ)<sup>(٢)</sup>.

أَمَّا الْمَعْلُومُ فَظَاهِرُ، وَأَمَّا الْمَعْتَرُونُ بِعَلَامَةٍ، فَهُوَ مَالُ الْسُّلْطَانِ وَعَمَلُهُ، وَمَا لَمْ يَمْلِأْ كَسْبَهُ إِلَّا مِنَ النَّيْاحَةِ أَوْ بَيْعِ الْحَمْرَ أَوِ الرَّبَّا أَوِ الْمَزَامِيرِ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ أَلَاتِ النَّهْرِ الْمُحَرَّمَةِ، (فَإِنَّ)<sup>(٣)</sup> مَنْ عَلِمَ أَنَّ أَكْثَرَ مَالِهِ حَرَامٌ قَطَعَهُ مَا تَاحَدُهُ مِنْ يَدِهِ، وَإِنْ أُمْكِنَ أَنْ يَكُونَ حَلَالًا نَادِرًا فَهُوَ حَرَامٌ، لَا إِنَّ الْفَاعِلَ عَلَى الْفَنِّ<sup>(٤)</sup>.

وَمِنَ الْحَرَامِ الْمَحْضِ مَا يُؤْكِلُ مِنْ أَوْقَافِهِ مِنْ غَيْرِ شَرْطِ الْوَاقِفِ، فَمَنْ لَمْ يَشْتَغلْ بِالْتَّفْقِيمِ، فَمَا يَأْخُذُهُ مِنَ الْمَدَارِسِ حَرَامٌ، وَمَنْ ارْتَكَبَ مَعْصِيَةً تُرْدُ بِهَا شَهَادَتَهُ، فَمَا يَأْخُذُهُ بِالْسَّمْوَقَيْفَةِ مِنْ وَقْبَرِ أَوْ غَيْرِهِ حَرَامٌ، وَمَنْ ذَكَرَنَا مَدَاجِلُ الشَّيْهَاتِ وَالْحَلَالِ وَالْحَرَامِ فِي كِتَابِ مُفْرِدِهِ مِنْ كِتَابِ إِحْيَا عُلُومِ الدِّينِ<sup>(٥)</sup>، فَعَيْنِكَ بِطَبَبِهِ، فَإِنَّ مَعْرِفَةَ الْحَلَالِ وَطَبَبِهِ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ كَالْصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ.

(١) - أي: الخير الأسمى.

(٢) - في نسخة: (مقدمة بالمثال).

(٣) - في نسخة: (حتى).

(٤) - قال في مراتي العودية (ص ٦٧): قال الشيرخي في الفتوحات الوهبية نقلًا عن مختصر إحياء علوم الدين: ومن جملة التشابه أن يكون الشيء مما قد اشتري في الذمة ولكن قضى منه من مال حرام لا أن يكون تسلم الطعام قبل دفع ثمنه بطيب قلب وأكله قبل قضاء الشئون فهو حلال بالإجماع ولا ينقلب بأداء المال في مقابلته من الحرام حراماً بل غايته أنه لا تبراً ذمه فكانه لم يقضى الثمن فلا يحرم ما أكله.

(٥) - (٨٨/٢) فراجعه هناك.

وَأَمَا الْفَرْجُ: فَاحْفَظْهُ عَنْ كُلِّ مَا حَرَمَ اللَّهُ تَعَالَى، وَكُنْ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿هُوَ الَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ، إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُوكُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُؤْمِنِينَ﴾ [المومنون: ٥ - ٦].

وَلَا تَصِلُ إِلَى حِفْظِ الْفَرْجِ إِلَّا بِحِفْظِ الْعَيْنِ عَنِ النَّظرِ، وَحِفْظِ الْقَلْبِ عَنِ الْفَكْرِ، وَحِفْظِ الْبَطْنِ عَنِ الشَّهْوَةِ، وَعَنِ الشَّيْعَةِ، فَإِنْ هُنَّ مُحَرَّكَاتٍ لِلشَّهْوَةِ وَمَغَارِبِهَا. وَأَمَا الْيَدِينِ: فَاحْفَظْهُمَا عَنْ أَنْ تَضُرِّبَ بِهِمَا مُسْلِمًا، (أو) <sup>(١)</sup> تَتَسَوَّلَ بِهِمَا مَالًا حَرَامًا، أَوْ تُرْدِي بِهِمَا أَخْدَانِ مِنَ الْخَلْقِ، أَوْ تَخْرُونَ بِهِمَا أَمَانَةً أَوْ دِيْنَةً، أَوْ تَكْتُبُ بِهِمَا مَالًا يَحْسُزُ النَّطْقَ بِهِ، فَإِنَّ الْقَلْمَنَ أَحَدُ الْمُسَائِنِ، فَاحْفَظْ الْقَلْمَنَ عَمَّا يَجْبُ حِفْظُ الْلِّسَانِ عَنْهُ.

وَأَمَا الرُّجَالُانِ: فَاحْفَظْهُمَا عَنْ أَنْ تَمْتَشِيَ بِهِمَا إِلَى حَرَامٍ، أَوْ تَسْعَى بِهِمَا إِلَى بَابِ سُلْطَانِ ظَالِمٍ، فَالْمُشْتَى إِلَى السُّلَاطِينِ الظَّالِمِينَ مِنْ غَيْرِ ضَرُورَةٍ وَإِرْهَاقِ مَعْصِيَةٍ كَثِيرَةٍ، فَإِنَّهُ تَوَاضَعُ لَهُمْ، وَإِكْرَامُهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ، وَتَدْأِمُ اللَّهُ تَعَالَى بِالْعَرَاضِ عَنْهُمْ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «وَلَا تُرْكُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمْسِكُمُ الظَّارِفُونَ» [هود: ١١٣] الآية، (وَهُوَ تَكْبِيرٌ لِسَوَادِهِمْ) <sup>(٢)</sup>.

وَإِنْ كَانَ ذَلِكَ لِسَبَبِ طَلَبِ مَا لَهُمْ فَهُوَ سَعْيٌ إِلَى (حَرَامٍ) <sup>(٣)</sup>، وَكَذَّبَ قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ تَوَاضَعَ لِغَنِيٍّ صَالِحٍ لِغَنَاءِ ذَهَبٍ ثُلَاثَ دِينِهِ» <sup>(٤)</sup>. (وَهَذَا) <sup>(٥)</sup> فِي غَنِيِّ صَالِحٍ، فَمَا ظُلِّنَكَ بِالْغَنِيِّ الظَّالِمِ؟

(١) - في نسخة: (يرجع وبالله).

(٢) - في نسخة: (زيادة من نسخة).

(٣) - في نسخة: (الحرام).

(٤) - قال العجلوني في كشف الخفاء (٢٤٤٤): رواه البهقي عن ابن مسعود من قوله بلفظ: «من عصي لغبي ووضع له نفسه بعظاما له وطمعا فيما قبله ذهب ثلثا مروءته وشطر ديه». وانظر الحديث في الخلية (٢٣/٨) والمقاصد الحسنة (١١٠٢) وختصر المقاصد الحسنة (١٠١٣).

(٥) - في نسخة: (هذا).

وَعَلَى الْجُمُلَةِ: فَحَرَكَاتُ وَسَكَاتُكَ بِأَعْضَائِكَ يَعْنِيَ نَعْمَةً مِنْ نَعْمَ اللَّهِ تَعَالَى عَنْكَ، فَلَا تَحْرُكْ شَيْئاً مِنْهَا فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ تَعَالَى أَصْلًا، وَاسْتَعْمِلْهَا فِي طَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَى.

وَأَغْلَمْ: أَنْكَ إِنْ قَصَرْتَ فَعَلَيْكَ (وبالله) <sup>(١)</sup>، وَإِنْ شَمَرْتَ فَلَيْلَكَ (تعود) <sup>(٢)</sup> (تمرت) <sup>(٣)</sup>.

وَاللَّهُ عَنِّي عَنْكَ وَعَنْ عَمَلِكَ، وَإِنْما: «كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِيبَةً» [المدثر: ٣٨]: وَإِيَّاكَ أَنْ تَقُولَ: إِنَّ اللَّهَ كَرِيمٌ رَحِيمٌ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ لِلنُّعَصَاءِ، فَإِنْ هَذِهِ كَلِمَةُ حَقٌّ أَرِيدُ بِهَا بَاطِلٌ، وَصَاحِبُهَا مُلْقٌ بِالْحَمَاهَةِ بِتَلْقِيْبِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِيْثُ قَالَ: «الْكَيْسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ، وَالْأَحْمَقُ مَنْ أَتَبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى اللَّهِ الْأَمَانِي» <sup>(٤)</sup>.

وَأَغْلَمْ: أَنْ (قولكَ هَذَا يُضَاهِي قَوْلَ) <sup>(٥)</sup> مَنْ يُرِيدُ أَنْ يَصْبِرَ فَقِيْهَا فِي غُلُومِ الدِّينِ (منْ غَيْرِ أَنْ يَدْرُسَ عِنْمًا) <sup>(٦)</sup> وَاشْتَغَلَ بِالْبَطَالَةِ وَقَالَ: إِنَّ اللَّهَ كَرِيمٌ رَحِيمٌ، قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُفْعِلَ عَلَى قَلْبِي مِنَ الْعِلُومِ مَا أَفَاضَهُ عَلَى قُلُوبِ أَنْبِيَايِهِ وَأُولَئِكَيْهِ مِنْ غَيْرِ جُهْدٍ وَتَكْرَارٍ (وَتَعْلُقٍ) <sup>(٧)</sup>، وَهُوَ كَقَوْلٍ مَنْ يُرِيدُ مَالًا (فيَسْرُكَ) <sup>(٨)</sup> الْحِرَاسَةُ وَالْتَّجَارَةُ (وَالْكِسْبُ) <sup>(٩)</sup> (وَيَتَعَطَّلُ) <sup>(١٠)</sup> وَقَالَ: إِنَّ اللَّهَ كَرِيمٌ رَحِيمٌ، وَلَهُ حَوَائِنُ السَّمَاءَاتِ وَالْأَرْضِ، وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى

(١) - في نسخة: (يرجع وبالله).

(٢) - في نسخة: (ترجع).

(٣) - في نسخة: (تمرت) وفي نسخة: (تمرت). معناه: أي: فائدة تشملك.

(٤) - أخرجه أَحْمَد (٤٢٤/٤) والترمذني (٢٤٥٩) وأَبْنَيْ ماجَةَ (٤٢٦٠) عن شَدَّادَ بْنَ أُوسَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْكَيْسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ، وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتَبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى اللَّهِ الْأَمَانِي».

(٥) - في نسخة: (قول).

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٧) - في نسخة: (أو تعليق).

(٨) - في نسخة: (فترك).

(٩) - في نسخة: (والكسب).

(١٠) - في نسخة: (تعطل).

(وَإِذْ فَسَدَتْ فَسَدَتْ بِهَا سَائِرُ الْجَسَدِ)<sup>(١)</sup> ، فَأَشْتَغَلَ (بِاصْلَاحِهِ)<sup>(٢)</sup> تُصْبِحَ بِهِ جَوَارِحَكَ .  
(وَصَالَحَهُ يَكُونُ بِمُلَازَمَةِ الْمُرَافَقَةِ)<sup>(٣)</sup> .

## القول في معاصي القلوب

اعلم: أن الصفات المذمومة في القلب كثيرة، (وطريق تطهير)<sup>(٤)</sup> القلب من رذائلها (طريق، وسبيل)<sup>(٥)</sup> العلاج فيها غامض، وقد النرس بالكلية علمنه وعمله لغفلة الخلائق عن أنفسهم وأشغالهم بزخارف الدنيا، وقد استقصينا ذلك كله في كتاب إحياء علوم الدين في ربيع المهمات وربع المنحيات، ولكننا ندرك الآن ثلاثة من خبات القلب: هي الغالية على متقدمة العصر، تأخذ منها حركك، فإنها مهلكات في أنفسها، وهي أمميات لجملة من العيابات سوراها، وهي: الحسد، والريبة، والمعجب.  
فاحذر في تطهير قلبك منها، فإن قدرت عليها فتعلم كيفية الحذر من بيئتها من ربعة المهلكات.

(٩) - قال أحمد بن حضريوه: القلوب أوعية فإذا امتلأت من الحق ظهرت زيادة أنوارها على الجوارح، وإذا امتلأت من الباطل ظهرت زيادة ظلمتها على الجوارح. (مراتي العبودية ص ٦٩).

(١٠) - ما بين: ( ) نقص من المطبع.

(١) - في نسخة: (كله). يشير المصنف إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «إن الحلال بين، وإن الحرام بين، وبينهما أمر مشبهات... ألا وإن في الجسد مضعة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب». أخرجه البخاري (٥٥١) ومسلم (١٥٩٩) وأبو داود (٣٢٩٩) وابن ماجة (٣٩٨٤). عن النعمان بن بشير رضي الله عنه.

(٢) - في نسخة: (صلاح).

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - في نسخة: (تطهير).

(٥) - في نسخة: (طويل، وسبيل).

أن يطعني على كثر من الكثور أستغنى به عن الكسب، فقد فعل ذلك ليغضي عيادة، فافت إذا سمعت كلام هذين الرجحتين استخدمتهما وسحرت بهما، وإن كان ما وصفاه من كرم الله تعالى وعترته صدقًا وحقًا، فكنزك يضحك عليك أرباب المصائر في الدين إذا طلبت المغفرة بغير سعي لها، والله تعالى يقول: (وَإِنْ لَيْسَ لِإِلَّا مَا سَعَى)<sup>(٦)</sup> [السجدة: ٣٩]. ويقول: (إِنَّمَا تُجزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ) [الطور: ١٦]، ويقول:

(إِنَّ الْأَبْرَارَ لَهُ نِعِيمٌ)<sup>(٧)</sup> ، وإن الفحار لنبي حبيب<sup>(٨)</sup> [الإنطمار: ١٤ - ١٣]. فإذا لم تترك السعي في طلب العلم والمثال اعتمادًا على كرمه، فكنزك لا تترك التردد للآخرة، ولا تفتر<sup>(٩)</sup> فإن رب الدنيا والآخرة واحد، وهو فيهما كريم رحيم، (وليس)<sup>(١٠)</sup> يزيد له كرم بطاعتك، وإنما كرمه في أن يسر لك طريق الرصوْل إلى الملك المقيم (واللهم الدائم)<sup>(١١)</sup> المخلو، بالصبر على ترك الشهوات أيام قلائل، وهذا نهاية الكرم. فلا تحدث نفسك بشهوات الباطل، (واقتدي)<sup>(١٢)</sup> بأولي العزم والنهي من الآباء والصالحين، ولا تطمع في أن تحصد ما لم تزرع، وكانت من (صلى وصام)<sup>(١٣)</sup> وجاءه وانتهى غفر له.

فهذا حمل (بعدها)<sup>(١٤)</sup> يعني أن تحفظ عن جوارحك الظاهرة، وأعمال هذيه الجوارح إنما تترشح من صفات القلب، فإن أردت حفظ الجوارح فعليك بتطهير القلب، (وهو تقوى)<sup>(١٥)</sup> الباطل<sup>(١٦)</sup> ، والقلب هو المضعة التي إذا صلحت صلح (بها سائر)<sup>(١٧)</sup> الجسد

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - أي: لا تلن في العمل بعد شدتك.

(٣) - في نسخة: (ليس).

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - في نسخة: (اقتداء).

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٧) - في نسخة: (ما).

(٨) - في نسخة: ( فهو الشفوي).

## أَمَّا الْحَسَدُ<sup>(١)</sup>:

(١) - قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٤٢٤ - ٤٣٢): في ذم الحسد، أعلم أن الحسد حلق ذميم، مع إضراره بالبدن؛ وإن sadness للدين، حتى لقد أمر الله تعالى بالاستعاذه من شره، فقال تعالى: **﴿فَوْمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ﴾** [الثقل: ٥]. وناهيك بحال ذلك شرًا. وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «دب إنكم داء الأسم قبلكم: البغضاء والحسد، هي الحالقة: حالقة الدين، لا حالقة الشعر، والذي نفس محمد بيده، لا تومنوا حتى خابوا، لا أتنيكم بأمرٍ إذا فعلتموه خابتكم؟ أقروا السلام بينكم». فأخير صلى الله عليه وسلم مجال الحسد، وأن التحاب ينفيه، وأن السلام يبعث على التحاب، فصار السلام إذن نافياً للحسد، وقد جاء كتاب الله تعالى بما يوافق هذا القول. وقال الله تعالى: **﴿فَادْفُعْ بِالْيَدِيْهِيْ أَحْسَنُ، فَإِذَا الَّذِي يَبْنِي وَيَبْنِي عِدَادَهُ كَانَهُ وَلِيْ حَمِيم﴾** [فصلت: ٣٤]. حكى يعاخذ أنَّ معناه: ادفع بالسلام إساءةَ المُسيء... وقال بعض السلف: الحسد أول ذنب عصي الله به في النساء، يعني حسد إبليس لآدم عليه السلام، وأول ذنب عصي الله به في الأرض، يعني حسد ابن آدم لأخيه حتى قتله. وقال بعض الحكماء: من رضي بقضاء الله تعالى لم يخطئه أحد، ومن قمع بعطائه لم يدخله حسد. وقال بعض البلغاء: الناس حاسدة ومحسود، ولكن نعمة حسود. وقال بعض الأدباء: ما رأيت طالماً أشبه بعظلوم من الحسود؛ نفس دائم، وهو لازم، وقلب هائم... ولو لم يكن من ذم الحسد إلا أنه حلق ذمي، يتوجه نحو الأ��فاء والأقارب، ويختنق بالمخالط والمحاصب، وكانت التراهمة عنه كريماً، والسلامة منه معيناً، فكيف وهو بالنفس مُضرة، وعلى الهم مُصرّ، حتى ركناً أفضلي بصاحبه إلى التلف، من غير نكایة في عدو، ولا إضرار محسود. وقد قال معاوية رضي الله عنه: ليس في حصال الشر أعدل من الحسد، يقتل الحاسد قبل أن يصل إلى الحسود. وقال بعض الحكماء: يكتفي من الحاسد أنه يقتفي في وقت سرورك. وقيل في متنور الحكم: عقرة الحاسد من نفسه. وقال الأسماعي: قلت لأعرابي: ما أطول عمرك؟ قال: تركت الحسد فقيت. وقال رجل لشريح القاضي: إني لأحسدك على ما أرى من صرك على الحصوم، ووقفك على غامض الحكم. فقال: ما تفعك الله بذلك ولا ضروري. وقال عبد الله بن المعتز:

اصبر على كيد الحسو د فیان صبرک فاتنه  
فالدار تأكل بعضها إن لم تجد ما تأكله

وحقیقة الحسد: شدة الأسى على الحیرات تكون للناس الأفضل، وهو غير المنافسة، وربما غلط قوله فظنوا أن المنافسة في الخير هي الحسد، وليس الأمر على ما ظنوا؛ لأن المنافسة طلب التشبه بالأفضل من غير إدخال ضرر عليهم؛ والحسد مصروف إلى الضرر؛ لأن غايةه أن يعدم الفاضل فضله، من غير أن

فَإِنْ عَجَزْتَ عَنْ هَذَا فَأَكْنَتَ عَنْ غَيْرِهِ أَعْجَزَ، وَلَا تَقْنَنَ أَنْكَ تَسْلُمُ بِنَيَّةً صَالِحةً فِي تَعْلِمِ الْعِلْمِ وَيَنْ قَبْلِكَ شَيْءٌ مِّنَ الْحَسَدِ وَالرُّبَيْأِ وَالْعُجُوبِ، وَقَدْ قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «ثَلَاثٌ مُهْلِكَاتٌ: شَحٌّ مُطَاعَ، وَهُوَيْ مُتَبَعٌ، وَإِعْجَابُ الْمُرْءِ بِنَفْسِهِ»<sup>(٢)</sup>.

(١) - ذكر الهيشي في جمجم الروايات (٣١٣) عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث مهلكات، وثلاث مناجيات، وثلاث كفارات، وثلاث درجات، فأما المهلكات: فشح مطاع، وهو متبوع، وإعجاب المرء بنفسه، وأما المناجيات: فالعدل في الغضب والرضا، والقصد في الفقر والغنى، وخشية الله في السر والعلانية، وأما الكفارات: فانتظار الصلاة بعد الصلاة وإيساغ الوحوش في السيرات، وتقل الأقدام إلى الجماعات، وأما الدرجات: فإطعام الطعام، وإنشاء السلام، والصلبة بالليل والناس نائم». قال: رواه الطبراني في الأوسط وفيه: ابن فبيعة ومن لا يعرف.

وذكر الهيشي في المجمع (٣١٤) عن أنس، عن النبي صلى الله عليه وسلم، أنه قال: «ثلاث كفارات، وثلاث درجات، وثلاث مناجيات، وثلاث مهلكات، فأما الكفارات: فإيساغ الوضوء في السيرات... وأما المهلكات: فشح مطاع، وهو متبوع، وإعجاب المرء بنفسه». قال: رواه البزار والطبراني في الأوسط بعضه وقال: «إعجاب المرء بنفسه من الحيلاء»، وفيه: زائدة بن أبي الرقاد وزباد النميري وكلاهما مختلف في الاحتجاج به.

وذكر الهيشي في المجمع (٣١٥) عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المهلكات ثلاثة: إعجاب المرء بنفسه، وشح مطاع، وهو متبوع». وانظره في المثلية: (٢١٩/٣).

يصر الفضل له، وهذا الفرق بين المنافسة والحسد، فالمنافسة إذن فضيلة لأنها داعية إلى اكتساب الفضائل، والاقتداء بالأحجار الأفاضل. وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «اللهم يغبطه والمنافق يحسد»....

واعلم أن دواعي الحسد ثلاثة: أحدها: **تعظُّ المحسود**، فيأسى عليه بفضيلة تظهر، أو منقبة تشكّر، فيثير حسداً قد حامر بغضنا، وهذا النوع لا يكون عاماً وإن كان أضرها؛ لأنه ليس يغبط كل الناس. والثاني: أن يظهر من المحسود فضل يعجز عنه الحاسد، فتكره تقدمه فيه، واحصاصه به، فيثير ذلك حسداً نولاً لكتَّ عنه، وهذا أوسطها، لأنه لا يحسد الأكفاء ومن دنٍ، وإنما يخنس بحسد من علا. وقد يتبرأ بهذا النوع ضربٌ من المنافسة، ولكنها مع عجز، فلنذكر صارت حسداً. والثالث: أن يكون في الحاسد شُحٌ بالفضائل، وخللٌ بالنعم، وليس إليه فيما يحيط عنها، ولا يبدئ فيدفع عنها، لأنها مواهب قد منحها الله من شاء، فيسخط على الله عز وجل في قضائه، ويحسد على ما منع من عطائه، وإن كانت نعم الله عز وجل عنده أثقل، ومنه عليه أظهرها. وهذا النوع من الحسد أعمّها وأحبّها؛ إذ ليس ناصحه راحة، ولا لرضاه غاية؛ فإن افترى بشر وقدرة، كان بورأ وانتقاماً، وإن صادف عجزاً ومهانة كان جهداً وستاماً.

وقال عبد الحميد: الحسود من **المُكْسَافِي النَّسَمَ**، فإذا سرى سمه، زال عنه همه.

واعلم أنه حسب فضل الإنسان، وظهور النعمة عليه، يكون حسد الناس له؛ فإن كثرة فضله كثرة حساده، وإن قل فتُوا؛ لأن ظهور الفضل يثير الحسد، وحدوث النعمة يضايق الكمس، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم: «استعينوا على قضاء الحوائج بسترها، فإن كل ذي نعمة محسود». وقال عسر بن الخطاب رضي الله عنه: ما كانت لله على أحد نعمة إلا وجد لها حاسداً. ولو كان الرجل أقواماً من القدح لما عدم غامراً. وقد قال الشاعر:

إن يحسدوني فإني غير لامٍ<sup>١</sup> قبلي من الناس أهل الفضل قد حسدوا

فدام لي وهم ما بي وما بهم ومات أكثرنا غيظاً بما يجهد

ورما كان الحسد منها على فضل المحسود ونفس المحسود، كما قال أبو تمام الطائي:

وإذا أراد الله نشر فضيلة طوبت أتساح لها لسان حسود

لولا اشتعال النار فيما جاورت ما كان يُعرف طيب عرف العود

لولا التحوف للعواقب لم يزل للحساد التعمسي على المحسود

[دواء الحسد]: فاما ما يستعمله من كان غالباً عليه الحسد، وكان طبعه إليه ماثلاً، ليتنقى عنه وبيكفاه، ويسلم من ضرره وعدوته، فأمور هي له حسم، إن صادفها عزم. منها: اتباع الدين في اجتنابه، والرجوع إلى الله عز وجل في نديه وأدابه، فيقهر نفسه على مذموم خلقها، ويقللها عن لعيم طبعها.

وإن كان نقل الطياع **غيراً**، لكن بالرياضة والتدریج يسهل منها ما استصعب، ويحجب منها ما أتعب، وإن تقدم قوله القائل: من ربه سلطنه كيف يُحلِّي خلقه غير أنه إذا عانى تهذيب نفسه، ظاهر بالخلق دون الخلق، ثم بالعادة يتصير كالخلق. قال أبو تمام الطائي:

فلم أجِد الأخلاق إلا خلقاً ولم أجِد الإفضال إلا فضلاً

ومعها: العقل الذي يستقيع به من نتاج الحسد ما لا يرضيه، ويستنكف من هجنـة مساوـيه، فيبذل نفسه أفعـة، ويتـهـرـها حـيـة؛ فـتـنـعـنـ لـرـشـدـهـاـ، وـتـحـبـ إـلـىـ صـلـاحـهـاـ. وـهـذـاـ يـصـحـ لـذـيـ النـفـسـ الـأـبـيـ، وـأـفـهـمـ الـعـلـيـةـ إـنـ كـانـ ذـوـ الـهـمـةـ يـجـلـ عـنـ دـنـاهـ الـحـسـدـ. وـقـدـ قـالـ الشـاعـرـ:

أبي له نفسان: نفس زكية ونفس إذا ما خافت الفلم تمسـ

ومنها: أن يستدفع ضرره، ويتوّى أثره، ويعلم أن مكانـهـ فيـ نـفـسـ أـبـلـغـ، وـمـنـ الـحـسـدـ أـبـعـدـ؛ فـيـسـعـمـ الـحـرـمـ فيـ دـفـعـ مـاـ كـدـهـ وـأـكـمـدـهـ؛ لـبـكـونـ أـطـيـبـ نـفـسـ، وـأـهـنـاـ عـيـشـاـ. وـقـدـ قـيلـ العـجـبـ لـغـفـلـةـ الـحـسـدـ، عـنـ سـلـامـةـ الـأـجـسـادـ! وـقـدـ قـالـ الشـاعـرـ:

بصـرـ يـأـعـقـبـ الـأـمـرـ كـائـنـ يـرـىـ بـصـوـابـ الرـأـيـ مـاـ هـوـ وـاقـعـ

ومنها: ما يرى من نفور الناس عنه، وبعدهم منه، فيخافهم؛ إما على نفسه من عداوة، أو على عرضه من ملامة، فيتألفهم بمعالجة نفسه، ويراهـمـ إـنـ سـلـحـواـ أـحـدـيـ نـفـسـ، وـأـخـلـصـ وـدـاـ. وـقـالـ ابنـ العـيـدـ:

داـويـ جـوـيـ جـوـيـ وـلـيـسـ بـحـازـمـ مـنـ يـسـتـكـفـ النـارـ بـالـخـلـقـ

ومنها: أن يساعد القضاء، ويسلّم للمقدور؛ ولا يرى أن يغالب قضاء الله، فيرجع مغلوبـاـ، ولا أن يعارضه في أمرـهـ، فيردـهـ بـخـرـمـ مـسـلـوـبـاـ وـعـزـونـاـ. وـقـدـ قـالـ أـرـدـشـيرـ بـنـ بـاـيـكـ؛ إـذـ لـمـ يـسـعـدـنـاـ الـقـضـاءـ سـاعـدـنـاهـ. وـقـالـ مـحـمـودـ الـورـاقـ:

قـدـرـ اللهـ كـائـنـ حـيـنـ يـقـضـيـ وـرـوـدـهـ  
قـدـ مضـيـ فـيـكـ عـلـمـ وـانـتـهـيـ مـاـ يـرـيدـهـ  
وـأـنـحـوـ الـحـرـمـ حـرـمـةـ لـيـسـ مـاـ يـزـيـدـهـ  
فـأـرـدـ ماـ يـكـونـ إـنـ لـمـ يـكـنـ مـاـ تـرـيدـهـ

فإن أظفرـهـ السـعادـةـ بـأـسـدـ هـذـهـ الـأـسـبـابـ، وـهـدـهـ الـرـاشـدـ إـلـىـ اـسـتـعـمـالـ الصـوـابـ، سـلـمـ مـنـ سـقـامـهـ، وـخـلـصـ مـنـ غـرـامـهـ، وـاـسـتـبـدـ بـالـنـقـصـ فـضـلـاـ، وـاعـتـضـدـ مـنـ الذـمـ حـمـداـ، وـلـمـ اـسـتـزـلـ نـفـسـهـ عـنـ مـذـمـةـ، وـوـصـرـفـهـ عـنـ لـاتـمـةـ، هوـ أـظـهـرـ حـرـمـاـ، وـأـقـوـيـ عـزـمـاـ، مـنـ كـفـهـ النـفـسـ جـهـادـهـ، وـأـعـطـتـهـ قـيـادـهـ؛ ولـذـكـرـ

قالـ عـلـيـ بـنـ أـبـيـ طـالـبـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ: حـيـارـكـمـ كـلـ مـغـنـ توـابـ. -

**فَهُوَ مُتَسَعِّبٌ مِنَ الشُّحِّ، فَإِنَّ الْبَخِيلَ هُوَ الَّذِي يَتَحَلَّ بِمَا فِي يَدِيهِ عَلَى غَيْرِهِ.**  
**وَالْسَّحِيقُ: هُوَ الَّذِي يَتَحَلَّ بِنَعْمَةِ اللَّهِ (تَعَالَى) <sup>(١)</sup> - وَهِيَ فِي حَرَائِنِ فُدْرَتِهِ (تَعَالَى) <sup>(٢)</sup> لَأَ**  
**فِي حَرَائِنِهِ - عَلَى عِبَادِ اللَّهِ تَعَالَى، فَشَحْهُ أَعْظَمُ.**

= [آفات الحسد]: وإن صدّه الشفاعة عن مراسده، وأصله الحرمان عن مقاصده، فانقاد للطبع اللثيم، وغلب عليه الحالُ النذيم، حتى ظهر حسدُه، واستدَ كمسده، فقد باه بأربع مذمٍ إحداهُنَ حسراتُ الحسد، وسقامُ الحسد، ثم لا يجد لحرسته انتهاءً، ولا يُؤمل لسقامه شفاءً، وقال ابن المعتز: الحسد داء الحسد، والثانية: اغناض المترفة، واحطاط المرتبة؛ لأنَّ غراف الناس عنه، ونفورهم منه، وقد قيل في منثور الحكم: الحسود لا يسود، والثالثة: مقتُ الناس له، حتى لا يجد فيهم خيراً، وعداوتهم له، حتى لا يرى فيهم ولباً، فيصير بالعداوة موتوراً، وبالقتل مرجوراً، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم: «شر الناس من يغضُ الناس ويغضونه». والرابعة: إسخاط الله تعالى في معارضته، واحتقاء الأورار في خالقته؛ إذ ليس يرى قضاء الله عدلاً، ولا تعمه من الناس أهلًا؛ ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الحسد يأكلُ الحسناتِ كما تأكلُ النارُ الحطب». وقال عبد الله ابن المعتز: الحاسد مفتاطُ على من لا ذنب له، يخبل بما لا يملكه، طالب ما لا يجده؛ وإذا بلّى الإنسانَ حين هذه حاله من حساد النعم وأعداء الفضل، استعاد بالله من شره، وتوقى مصاريح كيسده، وتعزز من غوايشه، وبعد عن ملاسته وإدانته؛ لغضبه دائمًا، وإعوانه دائمةً. فقد قيل: حاسدة النعمة لا يرضيها إلا زواها، وقال بعض الحكماء: من ضر بطيئه فلا تأسُ بقربيه؛ فإنَّ قلب الأعيان صعبُ المرام، وقال عبد الحميد: أسد تقاربه حيرٌ من حسود تراقه. وقال محمود الوراق:

أعطيت كل الناس من نفسي الرضا إلا الحسود فإنه أغباني  
 ما إنْ لَيْ ذَنَبَ إِلَيْهِ عَلِمْتَهُ إلا تظاهر نعمة الرحمن  
 وأبى فما يرضيه إلا ذلي وذهب أموالي وقطع لساني  
 فَسَأَسْعِنُ بِخَالقِي مَوْلَى الْوَرَى يَكْفِيَا بِهَا مِنَ الشَّيْطَانِ  
 وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ثلاث لا يسلم أحدٌ منها: الطير، وسوء الفلن،  
 والحسد؛ فإذا تطيرت فلا ترجع، وإذا ظلت فلا تتحقق، وإذا حسدت فلا تنتهي».

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.  
 (٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

**وَالْحَسُودُ: هُوَ الَّذِي يَشْتُقُ عَلَيْهِ أَعْمَامُ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ حَرَائِنِ فُدْرَتِهِ عَلَى عِبَادِهِ**  
**يَعْلَمُ أَوْ مَالٍ أَوْ مَحَمَّةً فِي قُلُوبِ النَّاسِ، أَوْ حَظًّا مِنَ الْحُظُرُوطِ، حَتَّى إِنَّهُ لَيَجِدُ زَوَالَهَا عَنْهُ،**  
**وَإِنَّ لَمْ يَحْصُلْ لَهُ (بِذَلِكَ شَيْءٍ مِنْ تِبْكِ التَّعْنَةِ فَهَذَا) <sup>(١)</sup> مُشَهَّدُ الْحُسْنَى، فَلِذَلِكَ قَالَ**  
**(النَّبِيُّ) <sup>(٢)</sup> صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْحَسَدُ يَأْكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ» <sup>(٣)</sup>.**

**وَالْحَسُودُ: هُوَ الْمُعَدِّبُ الَّذِي لَا يُرَحِّمُ، وَلَا يَرَانُ فِي عَذَابٍ دَائِمٍ فِي الدُّنْيَا، فَإِنَّ الدُّنْيَا**  
**لَا تَخْلُو فَطُّعْنَ حَلْقِي كَثِيرٌ مِنْ أَفْرَانِهِ وَعَارِفِهِ مِنْ أَعْمَالِهِ عَلَيْهِمْ بَعْلَمُ أَوْ مَالٍ أَوْ حَاجَةً،**  
**فَلَا يَرَانُ فِي عَذَابٍ دَائِمٍ فِي الدُّنْيَا إِلَى مَوْتِهِ، وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَكْبَرُ، بَلْ لَا يَصِيلُ أَعْدَادُ**  
**إِلَى حَيَّةَ الْأَيْمَانِ مَا كَمَ مُجِبٌ لِسَابِرِ الْمُسْلِمِينَ مَا يُجِبُ لِنَفْسِهِ <sup>(٤)</sup> ، بَلْ يُنْبَغِي أَنْ يُسَاهِمَ**  
**الْمُسْلِمِينَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَاءِ، فَالْمُسْلِمُونَ كَالْبَنِيَانُ الْوَاحِدُ يَشَدُّ بَعْضَهُ بَعْضًا، وَكَالْجَسَدِ**  
**الْوَاحِدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عَضْرٌ اشْتَكَى سَابِرُ الْجَسَدِ <sup>(٥)</sup>.**

**فَإِنْ كُنْتَ لَا تُصَدِّفُ هَذَا مِنْ قُلْبِكَ، فَاشْتَغِلْكَ بِطَبَبِ التَّحْلُصِ (عَنِ) <sup>(٦)</sup> الْهَلَاكَ أَهْمُمُ**  
**مِنْ اشْتَغِلَكَ بِتَوَادِرِ الْفُرُوعِ وَعِلْمِ الْحُصُرُومَاتِ.**  
**وَأَمَّا الْرِّيَاءُ:**

(١) - في نسخة: (من ذلك مصلحة وهذا).

(٢) - في نسخة: (رسول الله).

(٣) - أخرجه أبو داود (٤٩٠٣) وابن ماجة (٤٢١٠) عن أنس بن مالك رضي الله عنه. ويفيد: «والحسدة تطفىء الخطيئة، كما يطفئه الماء النار، والصلادة نور المؤمن، وانصيام جنه من النار» وهو حديث ضعيف.

(٤) - ذكر الهيثمي في المجمع (١٣٦٦٧) عن حمالد بن عبد الله القسري، عن أبيه، عن جده، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لجده يزيد بن أسد: «أحبُّ للناسِ مَا تَحْبُّ لِنَفْسِكَ». أخرجه أحمد (٧٠/٤، ٧٠، ٧١) والقطرياني في الكبير (٢٢٨/٢٢) وأنبو بعلى (٩١١).

(٥) - عن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه ببعضًا». أخرجه البخاري (١٢٩١ و١٦٩٣ و١٦٩٨) والسترمي (١٩٢٨) والنسائي (٧٩/٥). والحميدي (٧٧٢). وانظره في الجامع الصغير (٩١٦٩) بتحقيق شيخنا.

(٦) - في نسخة: (من).

وَأَمَا الْعَجْبُ<sup>(١)</sup> وَالْكِبْرُ<sup>(٢)</sup> وَالْفَخْرُ: فَهُوَ الدَّاءُ الْعُصَانُ، وَهُوَ نَظَرُ الْعَبْدِ إِلَى نَفْسِهِ بِعَيْنِ  
الْعَزِّ<sup>(٣)</sup> وَالْإِسْتِعْظَامِ، (وَإِلَيْهِ)<sup>(٤)</sup> غَيْرُهُ يَعْيَنُ الْاحْتِقَارَ (وَالذُّلُّ)<sup>(٥)</sup>.

(١) - قال الإمام الماوردي في أدب الدين والدنيا (ص ٣٧٧ - ٣٧٥): وأمّا الإعجاب: فيختفي  
المحاسن، ويظهر المساوئ، ويكتسب المذام، ويصد عن الفضائل. وقد روى عن النبي صلى الله عليه  
وسلم أنه قال: «إن العجب ليأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب». وقال علي بن أبي طالب كرم  
الله وجهه: الإعجاب ضد الصواب، وآفة الآلباب. وقال بُرْزُجُمُهُرُ: النعمة التي لا يجد صاحبها  
عليها: التواضع والبلاه الذي لا يرحم صاحبه منه: العجب. وقال بعض الحكماء: عجب المرء بنفسه  
أحد حُسْنَاد عقله. وليس لما يكتبه الكبير من المقت حُدُّ، ولا لما يتهمي إليه العجب من الجهل غاية،  
حتى إنه ليطفئ من الحasan ما انتشر، ويسلب من الفضائل ما اشتهر. وناهيك بسيئة تحطط كل  
حسنة، وعندمة تهدم كل فضيلة، مع ما يثيره من حنق، ويكتبه من حقي. حكى عمر بن حفص قال:  
قيل للحجاج: كيف وحدت منزلتك بالعراق؟ قال: غير منزل، لو كان الله بلغني قتل أربعة، فتقربت  
إليه بدمائهم. قيل: ومن هم؟ قال: مُقاتل بن مسمع: ولبي سجستان، فاتح الناس، فاعظام الأموال،  
فلما عزل دخل مسجد البصرة، فبسط الناس له أرديتهم، فمشى عليها، وقال لرجل يماشيه: لثل هذا  
فليعمل العاملون. وعبد الله بن زياد بن طبيان التميمي: حرب أهل البصرة أسر، فخطب خطبة أو جز  
فيها، فنادي الناس من أغراض المسجد: أكثر الله فيما مثلت! فقال: لقد كلفتم الله شفططاً. وبعد بن  
زيارة: كان ذات يوم جالساً في طريق، فمررت به امرأة، فقالت له: يا عبد الله، كيف الطريق إلى  
موقعك؟ فقال: يا هناء، مثلي يكون من عبيد الله!. وأبو سحاف الأسدى: أضل راحلته، فالمسماها  
الناس، فلم يعذوها، فقال: والله لمن لم يردد على راحلتي لا صليت له صلاة أبداً فالمسماها الناس،  
فوجدوها، فقالوا له: قد رد الله راحلتك فصل. فقال: إن عيني عين مصر. فانظر إلى هؤلاء، كيف  
أفضى بهم العجب إلى حرق، صاروا به نكالاً في الأولين، ومثلاً في الآخرين. ولو تصور العجب  
والتكبر ما فطر عليه من جبلة، وبلي به من مهنية، لغض جناح نفسه، واستبدل لينا من عنده، وسكنوا  
من نوره. وقال الأحنف بن قيس: عجبتُ لمن جرى في بحرى البول مرتين، كيف يتكرر؟... وأحق من  
كان للذكر محابياً، وللإعجاب مبادياً، من جل في الدنيا قدره، وعظم فيها خطره، لأنه قد يستغل بعالى  
همته كل كثير، ويستصغر معها كل كبير. وقال محمد بن علي: لا ينبغي للشريف أن يرى شيئاً من  
الدنيا لنفسه خطيراً، فيكون بها تائهاً. وقال ابن السماك لعسى بن موسى: تواضعك في شرفك أشرف  
لك من شرفك. وكان يقال: إسمان متضادان يمعن واحد: التواضع والشرف. -

فَهُوَ الشَّرُّ الْعَظِيمُ، (وَهُوَ)<sup>(١)</sup> أَحَدُ الشَّرِّ مَكِينٌ، وَذَلِكَ طَبْكَ (الْمُنْزَلَةَ)<sup>(٢)</sup> فِي قُلُوبِ  
الْمُلْكِ لِتَنَاهُ بِهَا الْجَاهَ وَالْحِشْمَةَ.  
وَحَبُّ الْجَاهِ مِنَ الْهَرَى الْمُتَبَعِ، وَفِيهِ هَلْكَ أَكْثُرُ النَّاسِ، فَمَا أَهْلَكَ النَّاسَ إِلَّا النَّاسُ.  
(وَلَمْ<sup>(٣)</sup> أَنْصَفَ النَّاسَ حَقِيقَةَ لَعِلْمِهِمْ أَنَّ أَكْثَرَ مَا هُمْ فِيهِ مِنَ الْعِلْمِ وَالْعِيَادَاتِ فَضَلَّ عَنِ  
أَعْمَالِ الْعِيَادَاتِ، لَيْسَ يَحْمِلُهُمْ عَلَيْهَا إِلَّا مُرَاءَةُ النَّاسِ، وَهِيَ مُحْبَطَةٌ لِلأَعْمَالِ. كَمَا وَرَدَ  
فِي الْحِبْرِ: «إِنَّ الشَّهِيدَ يُؤْمِرُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَى النَّارِ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ اسْتَشْهَدْتُ فِي  
سَبِيلِكَ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: يَا أَرَدْتَ أَنْ يَقُولَ: فَلَمْ شَجَاعَ، وَقَدْ قُبِلَ ذَلِكَ، وَذَلِكَ  
أَجْزُوكَ»<sup>(٤)</sup>. (وَكَذَلِكَ)<sup>(٥)</sup> يُعَالَ لِلْعَالَمِ وَالْحَاجَ (وَالْعَازِي)<sup>(٦)</sup>.

(١) - في نسخة: (هو).

(٢) - في نسخة: (منزلة).

(٣) - في نسخة: (فلو).

(٤) - أخرجه مسلم (١٩٠٥) والترمذى (٢٢٨٣٧) والنسائي (٣١٣٧) عن سليمان بن يسار قال:  
تفرق الناس عن أبي هريرة فقال له قاتل من أهل الشام: إنها الشیخ، حدثني حدثنا سمعته من رسول الله  
صلى الله عليه وسلم، قال: نعم، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «أنوْ النَّاسُ يُعْسَنُ  
لَهُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ تَلَاقُهُ: رَجُلٌ اسْتَشْهَدَ فَأَتَى بِهِ فَعُرِفَ نَعْمَةُ فَعَرَفَهَا قَالَ: قَاتَلتَ  
فِيكَ حَتَّى اسْتَشْهَدْتَ، قَالَ: كَذَبْتَ، وَلَكِنْ تَاتَلَتْ لِيَقَالَ: فَلَانِ حَرَيْهُ فَقَدْ قُبِلَ شَمْ أَمْرَ بِهِ فَسَحَبَ  
عَلَى رِجْهِهِ حَتَّى أَلْقَى فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ تَعْلَمَ الْعِلْمَ وَسَلَمَ وَقَرَأَ الْقُرْآنَ فَأَتَى بِهِ فَعُرِفَ نَعْمَةُ فَعَرَفَهَا قَالَ:  
فَمَا عَلَّمْتَ فِيهَا؟ قَالَ: تَعْلَمْتُ الْعِلْمَ وَعَلَّمْتُهُ وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْآنَ، قَالَ: كَذَبْتَ وَلَكِنْ تَعْلَمْتَ الْعِلْمَ  
لِيَقَالَ: عَالِمٌ وَقَرَأَتِ الْقُرْآنَ لِيَقَالَ قَارِئٌ، فَقَدْ قُبِلَ شَمْ أَمْرَ بِهِ فَسَحَبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أَلْقَى فِي النَّارِ،  
وَرَجُلٌ وَسَعَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَعْطَاهُ مِنْ أَعْنَافِ الْمَالِ كَمْ فَأَتَى بِهِ فَعُرِفَ نَعْمَةُ فَعَرَفَهَا قَالَ: مَا عَلَّمْتَ فِيهَا؟  
قَالَ: مَا تَرَكْتَ فِي سَبِيلِ تَحْبُبٍ. قَالَ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ: وَمَ أَفْهَمْ تَحْبُبٌ - كَمَا أَرَدْتَ أَنْ يَنْفَقَ فِيهَا إِلَّا  
أَنْفَقَتْ فِيهَا لَكَ قَالَ: كَذَبْتَ وَلَكِنْ لِيَقَالَ إِنَّهُ حَوَادٌ فَقَدْ قُبِلَ شَمْ أَمْرَ بِهِ فَسَحَبَ عَلَى وَجْهِهِ فَأَلْقَى فِي  
النَّارِ». وانظره في جامع الأصول (٢٦٤٥).

(٥) - في نسخة: (وكذا).

(٦) - في نسخة: (والغازى).

وَتَبَيَّنَتْهُ عَلَى السَّمَانِ أَنْ يَقُولُ: أَنَا وَأَنَا، كَمَا قَالَ إِبْرَيْسُ الْعَبْرِيُّونُ: هُوَ أَخْيَرُ مِنْهُ خَلْقَتْنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ» [الأعراف: ١٢].

**وَثَرَتْهُ فِي الْمَجَالِسِ:** التَّرْفُعُ وَالتَّقْدِيمُ، وَطَلَبُ التَّصَدِّيرِ (فِيهَا وَ) (١) فِي الْمُحَاوَرَةِ، وَالْأَسْتِئْنَكَافِ مِنْ أَنْ يُرَدَّ كَلَامَةً عَلَيْهِ.

**وَالْمَتَكَبِّرُ:** هُوَ الَّذِي إِنْ وُعِظَ أَنْفَأَ أَوْ وَعَظَ أَنْفَأَ، (فَعُلُّ) (٣) مِنْ رَأْيِ نَفْسَهُ خَيْرًا مِنْ أَحَدٍ مِنْ حَلْقِ اللَّهِ تَعَالَى فَهُوَ مُتَكَبِّرٌ، بَلْ يَنْبَغِي لَكَ أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْخَيْرَ مِنْ هُوَ خَيْرٌ عِنْدَ اللَّهِ فِي دَارِ الْآتِيَةِ وَذَلِكَ غَيْرٌ، وَهُوَ مَوْقُوفٌ عَلَى الْخَاتِمَةِ، فَاغْتَيْقَادُكَ فِي نَفْسِكَ أَنْكَ

وقال (ص ٣٧٧ - ٣٧٨): وللكبر أسباب: فمن أقوى أسبابه علو اليدين، ونفردة الأسر، وقلة مخالطة الأkenاء، ومحكي أن قوماً مشوا خلف علي بن أبي طالب رضي الله عنه فقال: أبعدوا عني حسنة عمالكم، فإنها مفسدة لقلوب نوكي الرجال. ومشوا خلف ابن مسعود فقال: ارجعوا؛ فإنها زلة للتابع، وفتنة للمتبع.

وروى قيس بن أبي حازم أَنَّ رجلاً أتى به النبي صلى الله عليه وسلم، فأصابته رعدة، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «هون عليك، فإنما أنا ابن امرأة كانت تأكل القديداً». وإنما قال ذلك صلى الله عليه وسلم حسماً لمواد الكبير، وقطعماً لندران الإعجاب، وكسراً لأشر النفس، وتذليلًا لسطورة الاستعلاء، ومثل ذلك ما روي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، أنه نادى: الصلاة جامعة، فلما اجتمع الناس صعد المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، وصلى على نبيه صلى الله عليه وسلم، ثم قال: أيها الناس، لقد رأيتني أرعى على حالات لي من بين مخزوم، فيقبضن لي في القبضة من التصر والريب، فأظلالي اليوم وأي يوم؟ فقال له عبد الرحمن بن عوف: والله يا أمير المؤمنين! ما زدت على أن قصرت بنفسك. فقال له عمر رضي الله عنه: وعذك يا ابن عوف! إني خلوت، فحدثني نفسي، فقالت: أنت أمير المؤمنين، فمن ذا أفضل منك، فأردت أن أعرفها نفسها.

(٣) - في نسخة: (العزّة).

(٤) - في نسخة: (ونظره إلى).

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - في النصوح.

(٣) - في نسخة: (وكلا).

وقال (ص ٣٧٨ - ٣٧٩): [أسباب الإعجاب] وللإعجاب أسباب: فمن أقوى أسبابه كثرة مدح المقربين، وإطراء المتشفين، الذين حملوا النفاق عادةً ومسكباً، والتعلق حديعةً وملعباً، فإذا وجدوه مقبولاً في العقول الضعيفة، أغروا أربابها باعتقاد كذبه، وجعلوا ذلك ذريعةً إلى الاستهزاء بهم. وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سمع رجلاً يزكي رجلاً فقال له: «قطعت مطاه، لو سمعها ما أفتح بعدها». وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: المدح ذيغ. وقال ابن المقفع: قابل المدح كمادح نفسه. وقال بعض الحكماء: من رضي أن يمدح بما ليس فيه، فقد أمكن المساحر منه. وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إياكم والتصادف، فإنه الذريع، إن كان أحدكم مادحاً أحاساه لا حاله، فليقل أحسب ولا أزكي على الله أحداً». وقيل فيما أنزل الله عز وجل من الكتب السالفة: عجبت من قيل فيه الخير وليس فيه كيف يفخر؟ وعجبت من قيل فيه الشر وهو فيه كيف يغضب؟...

(٢) - قال الإمام الماوردي في أدب الدين والدنيا (ص ٣٧٣ - ٣٧٥): أما الكبر: فيكسب المقت، وليه عن التألف، ويؤخر صدور الإحسان، وحيثك بذلك سوءاً عن استقصاء ذمه، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم لعمه العباس: «أنهك عن الشرك بالله والكبير، فإن الله يتحجج منها». وقال أرشد شير ابن باك: ما الكبر إلا فضل حُمُقٍ، لم يدر صاحبه أين يذهب به، فيصره إلى الكفر، وما أشبه ما قال بالحق. ومحكي أن مطرف بن عبد الله بن الشعير نظر إلى المهلب بن أبي صفرة وعليه حلة يسحبيها، ويشفي الحبلاء، فقال: يا أبا عبد الله، ما هذه المشية التي يغضها الله ورسوله؟ فقال المهلب: أما تعرفي؟ قال: بل أعرفك: أولك نطفة متبرأة، وأآخر حيجة قذرة، وحشوشك فيما بين ذلك بول وغيرة. فأخذ ابن عوف هذا الكلام، فنظمه شعراً فقال:

عجبت من محبي بصورته وكان بالأمس نطفة مذرة  
وفي غنى بعد حس سورته ينصر في اللحد حيجة قذرة  
وهو على تبته ونحوه ما بين ثوبه يحمل الغيرة

وقد كان المهلب أفضل من أن تُخدع نفسه بهذا الجواب، ولكنها زلة من زلات الاسترسال، وخطيئة من خطايا الإدلال. فاما الحقيقة الصريحة، والجهل القبيح، فهو ما حكى عن نافع بن جبير ابن مطعم، أنه جلس في حلقة العلاء بن عبد الرحمن الحرقبي وهو يقرئ الناس، فلما فرغ قال: أندرون لم جلس إليكم؟ قالوا: جلسنا لستمع، قال: لا، ولكن أردت أن أتواضع لله بالجلوس إليكم. فهيل يُرجى من مثل هذا فضل، أو ينفع فيه عذل، وقد قال ابن المعز: لما عرف أهل النقص حاهم عند ذوي الكمال، استعنوا بالكبير، ليعظم صغيراً، ويرفع حقيراً، وليس بفاعل.-

لَمْ سَكَتْ، لَمْ قَالَ: (رَاشِرَفَاهُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى إِلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ) <sup>(١)</sup>: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لِي: «يَا مَعَاذِنِي مُحَدِّثَكُ بِحَدِيثِ إِنِّي أَنْتَ حَفَظَةُ نَفْعُوكَ عِنْدَ اللَّهِ، وَإِنِّي أَنْتَ ضَيْفَهُ وَلَمْ تَحْفَظْهُ فَنَفَعْتَ حَجَّكَ عِنْدَ اللَّهِ (تعالَى) يَوْمَ الْقِيَامَةِ، يَا مَعَاذِنِي إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى خَلَقَ سَبْعَةَ أَمَلَّاَكَ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ، فَجَعَلَ لِكُلِّ سَمَاءٍ مِنَ السَّبْعَ مَلَكًا بَوَابًا عَلَيْهَا، فَتَصْنَعُهُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مِنْ حِينِ يُصْبِحُ إِلَى حِينِ يُمْسِي، لَهُ نُورٌ كَنْوُرُ الشَّمْسِ، حَتَّى إِذَا صَعَدَتِ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ) <sup>(٢)</sup> الْدُّنْيَا زَكَّتْهُ (وَكَثُرَتْهُ)، فَيَقُولُ الْمَلَكُ (الْمُوَكِّلُ بِهِ) <sup>(٣)</sup>: لِحَفَظَةِ اضْرِبُوا بِهَذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ، أَنَا صَاحِبُ الْفَيْضِ أَمْرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدْعُ مِنْ اغْتَابِ النَّاسِ بُجَاؤِنِي إِلَى غَيْرِي. قَالَ: لَمْ تَأْتِ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ صَالِحٍ مِنْ أَعْمَالِ الْعَبْدِ (لَهُ نُورٌ) <sup>(٤)</sup> فَتَرَكَهُ وَكَثَرَهُ حَتَّى يُثْلِعَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ، فَيَقُولُ لَهُمُ الْمَلَكُ الْمُوَكِّلُ بِهَا: قُفُوا وَاضْرِبُوا بِهَذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ إِنَّهُ أَرَادَ بِعَمَلِهِ عَرْضَ الدُّنْيَا أَنَا مَلَكُ الْفَخْرِ <sup>(٥)</sup> أَمْرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدْعُ عَمَلَهُ بُجَاؤِنِي إِلَى غَيْرِي، إِنَّهُ كَانَ يَفْسُخُ عَلَى النَّاسِ فِي مَجَالِسِهِمُ <sup>(٦)</sup>. قَالَ: وَتَصْنَعُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ يَتَهَجَّ نُورًا مِنْ صَدَقَةٍ وَصَلَاةٍ وَصَيَامٍ قَدْ أَغْرَبَ الْحَفَظَةَ، فَيَجَاؤُونَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الثَّالِثَةِ فَيَقُولُ لَهُمُ الْمَلَكُ الْمُوَكِّلُ بِهَا) <sup>(٧)</sup>: قُفُوا وَاضْرِبُوا بِهَذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ أَنَا مَلَكُ الْكَبِيرِ أَمْرَنِي رَبِّي أَنْ

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - في نسخة: (طعلت به إلى سماء).

(٤) - في نسخة (فكترته).

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٨) - في نسخة: (مجالسمهم، أنا ملك الفخر).

(٩) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

خَيْرٌ مِنْ غَيْرِكَ جَهْلٌ مَحْضٌ، بَلْ يَنْبُغِي أَنْ لَا تَنْظُرَ إِلَى أَحَدٍ إِلَّا وَتَرَى أَنَّهُ خَيْرٌ مِنْكَ، وَأَنَّ الْفَضْلَ لَهُ عَلَى نَفْسِكَ.

فَإِنْ رَأَيْتَ صَغِيرًا قُلْتَ: هَذَا لَمْ يَعْصِ اللَّهَ وَأَنَا عَصَيْتُهُ فَلَا شَكَ أَنَّهُ خَيْرٌ مِنِّي.

وَإِنْ رَأَيْتَ كَبِيرًا قُلْتَ: هَذَا قَدْ عَبَدَ اللَّهَ قَبْلِي فَلَا شَكَ أَنَّهُ خَيْرٌ مِنِّي.

وَإِنْ كَانَ عَالِمًا قُلْتَ: هَذَا قَدْ أُعْطِيَ مَا لَمْ أَعْطُ وَبَلَغَ مَا لَمْ أَلْبَغَ وَعَلِمَ مَا جَهَلَتْ، فَكَيْفَ أَكُونُ مِثْلَهُ.

وَإِنْ كَانَ جَاهِلًا قُلْتَ: هَذَا (قَدْ) <sup>(١)</sup> عَصَى اللَّهَ بِجَهْلٍ وَأَنَا عَصَيْتُهُ بِعِلْمٍ، فَخَحْنَةُ اللَّهِ عَلَيَّ أَكَدَّ، وَمَا أَدْرِي بِمَا يُخْتَمُ لِي وَمَا يُخْتَمُ لَهُ.

وَإِنْ كَانَ كَافِرًا قُلْتَ: لَا أَدْرِي عَسَى أَنْ يُسْلِمَ وَيُخْتَمْ لَهُ بِخَيْرِ الْعَمَلِ، وَيَنْسَلِلُ بِإِسْلَامِهِ مِنَ الْذُنُوبِ كَمَا تَنْسَلُ الشَّعْرَةُ مِنَ الْعَجَنِ.

وَأَمَّا أَنَا وَالْعِيَادُ بِاللَّهِ - فَقَسَى أَنْ يُظْلِنِي اللَّهُ فَأَكْفَرُ كُفُورَ كُفَّارِهِ لِي بِشَرَّ الْعَمَلِ، فَكُوْنُ (هُوَ غَدَا) <sup>(٢)</sup> مِنَ الْمُقْرَبِينَ (وَأَكُونُ أَنَا مِنَ الْمُبَعَّدِينَ) <sup>(٣)</sup>.

فَلَا يَخْرُجُ الْكَبِيرُ مِنْ قَلْبِكَ إِلَّا بِأَنْ تَعْرِفَ أَنَّ الْكَبِيرَ مِنْ هُوَ كَبِيرٌ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى، وَذَلِكَ مَوْفُوتٌ عَلَى الْخَاتَمَةِ وَهِيَ مَشْكُوكَةُ فِيهَا، فَيَشْغُلُكَ حَوْفُ الْخَاتَمَةِ (عَنْ) <sup>(٤)</sup> أَنْ تَكْبِرَ - مَعَ الشَّكَّ فِيهَا - عَلَى عِيَادِ اللَّهِ تَعَالَى، فَقَبِيتَكَ وَإِيمَانَكَ فِي الْحَالِ لَا يُسَاپِعُ تَجْوِيزَكَ التَّغْيِيرِ فِي الْإِسْتِقْبَالِ، فَإِنَّ اللَّهَ مُقْلِبُ الْقُلُوبِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَيُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ.

وَالْأَخْبَارُ فِي الْحَسْدِ وَالْكَبِيرِ وَالرُّبَّاءِ وَالْعَجَبِ كَثِيرَةٌ، وَيَنْكِبُكَ فِيهَا حَدِيثٌ وَاحِدٌ جَامِعٌ، فَقَدْ رَوَى أَبْنُ الْمُبَارَكِ بِإِسْنَادِهِ عَنْ رَجُلٍ أَنَّهُ لِمَعَاذِنِي: يَا مَعَاذِنِي حَدِيثٌ حَدِيثٌ سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: فَبَكَيَ مَعَاذٌ حَتَّى ظَنَتْ أَنَّهُ لَا يَسْكُتُ

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - في نسخة: (غداً هو).

(٣) - في نسخة: (وأنا أكون من المعدّين).

(٤) - في نسخة: (علي).

لَا أَدْعُ عَنِّي يُجَاوِرُنِي إِلَى غَيْرِي، إِنَّهُ كَانَ يَتَكَبَّرُ عَلَى النَّاسِ فِي مَحَالِسِهِمْ. قَالَ: وَتَصْعِدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ يَرْهُو كَمَا يَرْهُو الْكُوكُبُ الْمُرْئِيُّ (وَلَهُ<sup>(١)</sup> دَوْيٌ مِنْ تَسْبِيحِ وَصَلَاتِهِ وَصِيَامِ وَحْجَ وَعُمْرَةِ، حَتَّى يُجَاوِرُوا بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الرَّاعِيَةِ، فَيَقُولُ لَهُمُ الْمُلَكُ الْمُوَكَّلُ بِهَا: قَفُوا وَاضْرِبُوا بِهِذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ وَظَهُورِهِ وَبَطْبِيهِ، إِنَّا صَاحِبُ الْعَجْبِ أَمْرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدْعُ عَمَلَهُ يُجَاوِرُنِي إِلَى غَيْرِي، وَكُلُّ عَمَلٍ لَمْ يَكُنْ لَهُ (تعالَى)<sup>(٢)</sup> خَالِصًا فَهُوَ رِبَّاهُ، وَلَا يَقْبِلُ اللَّهُ عَمَلُ الْمُرْنَانِي. قَالَ: وَتَصْعِدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مِنْ صَلَاتِهِ وَزَكَاتِهِ وَصِيَامِ وَحْجَ وَعُمْرَةِ وَخَلْقِ حَسَنٍ وَصَمْتٍ وَذَكْرِ اللَّهِ تَعَالَى، فَشَيْءَهُ<sup>(٣)</sup> مَلَائِكَةُ السَّمَاءِ وَالْمُسْتَبِعُ حَتَّى يَقْطَعُوهُ (بِهِ)<sup>(٤)</sup> الْحَجْبُ كُلُّهُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، فَيَقُولُونَ بَيْنَ يَدَيْهِ (وَيَشْهَدُونَ<sup>(٥)</sup>) لَهُ بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ الْمُخْلِصِ اللَّهُ تَعَالَى، فَيَقُولُنَّ اللَّهُ تَعَالَى: أَتُنْهِمُ الْحَفَظَةَ عَلَى عَمَلِ عَبْدِي، وَأَنَا الرَّقِيبُ عَلَى (مَا فِي)<sup>(٦)</sup> قَلْبِهِ، إِنَّهُ لَمْ يُرْدِنِي بِهِذَا الْعَمَلِ، وَإِنَّمَا أَرَادَ بِهِ غَيْرِي فَعَلَيْهِ لَعْنَتِي، فَيَقُولُ الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُ: عَلَيْهِ لَعْنَتُكَ وَلَعْنَتِنَا، (فَتَلَعَّنُهُ)<sup>(٧)</sup> السَّمَاءُ وَالْمُسْتَبِعُ وَمَنْ فِيهِنَّ، فَبَكَى مَعَادُ (وَانْتَهَى بِإِنْتِخابِ شَلِيدُهُ<sup>(٨)</sup> وَ<sup>(٩)</sup> قَالَ مَعَادُ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ وَأَنَا مَعَادٌ فَكَيْفَ لِي

(١) - في نسخة: (واضربوها).

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٦) - في نسخة: (وتشييعه).

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٨) - في نسخة: (يشهدون).

(٩) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١٠) - في نسخة: (وتلعنها).

(١١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(١) - في نسخة: (له).

(٢) - في نسخة: (واعملوه على).

(٣) - في نسخة: (على العباد).

(٤) - في نسخة: (القسم).

(٥) - في نسخة: (صلوة وصيام).

**فَتَأْمِلُ إِلَيْهَا الرَّاغِبُ فِي الْعِلْمِ هَذِهِ الْحِصَالَ.**

وَاعْلَمُ: أَنَّ أَعْظَمَ الْأَسْبَابِ فِي رُسُوخِ هَذِهِ الْحِبَابِ فِي الْقَلْبِ طَلَبُ الْعِلْمِ لِأَجْلِ الْمُبَاهَةِ وَالْمُنَافَقَةِ، فَالْعَامِيُّ يَعْزِلُ عَنْ أَكْثَرِ هَذِهِ الْحِصَالِ، وَالْمُتَنَفِّقُ مُسْتَهْدَفٌ لَهَا وَهُوَ (مُعَرَّضٌ)<sup>(١)</sup> لِيَلْهَلَكَ بِسَيِّهَا، فَإِنْظُرْ أَيَّ امْرُورٍ أَهُمْ؟ (أَتَعْلَمُ)<sup>(٢)</sup> كَيْفِيَةَ الْحَدَرِ مِنْ هَذِهِ الْمُهْبِكَاتِ، وَكَشْفُهُ بِإِصْلَاحِ قَلْبِكَ وَعِمَارَةِ آخِرَتِكَ، أَمْ الْأَهَمُ أَنْ تَحُوشَ مَعَ الْحَابِضِينَ فَتَطْلُبَ الْعِلْمَ مَا هُوَ سَبَبُ زِيَادَةِ الْكَبِيرِ وَالرَّبِيعِ وَالْحَسَدِ وَالْعَجْبِ حَتَّى تَهْلِكَ مَعَ أَهْلِكِيهِنَّ؟<sup>(٣)</sup>

وَاعْلَمُ: أَنَّ هَذِهِ الْحِصَالَ ثَلَاثَ مِنْ أَمْهَاتِ حِبَابِ الْقَلْبِ، وَلَهَا مَغْرِسٌ وَاجِدَةٌ وَهُوَ حُبُ الدُّنْيَا، وَلِذَلِكَ قَالَ (النَّبِيُّ)<sup>(٤)</sup> صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «حُبُ الدُّنْيَا رَأْسُ كُلِّ حَطَبِيَّةٍ».<sup>(٥)</sup>

وَمَعَ هَذَا فَالْدُنْيَا مَرْعَةٌ بِالآخِرَةِ، فَمَنْ أَحَدَ مِنَ الدُّنْيَا بِقَدْرِ الْفُرْوَرَةِ (بِيَسْتَعِينُ)<sup>(٦)</sup> بِهِ عَلَى الْآخِرَةِ، فَالْدُنْيَا مَرْعَعَةٌ، وَمَنْ أَرَادَ الدُّنْيَا لِيَتَسْتَعِنَّ بِهَا فَالْدُنْيَا مَهَكَّةٌ.

- في الأحاديث الموضعية: (٢٣٣/٢ - ٣٣٨). وابن عراق في تعرية الشريعة المروفة: (٢ - ٢٨٧/٢).

(٢٧) رقم (٢٧) وقال: وذكره الحافظ المنذري في ترغيبه (٧٣/١) مخرجاً من الزهد لابن المبارك وأشار إلى بعض طرقه المذكورة هنا وغيرها ثم قال: وبالجملة فآثار الوضع ظاهرة عليه في جميع طرقه وبجمع الفاقيه والله تعالى أعلم.

(١) - في نسخة: (معرض).

(٢) - في نسخة: (أن تتعلم).

(٣) - في نسخة: (رسول الله).

(٤) - أخرجه البهبهي في شعب الإيمان (١٠٥٠١) عن الحسن رضي الله عنه.

وأخرج البهبهي في شعب الإيمان (١٠٤٥٨) والزهد (٢٤٨) عن سفيان بن سعيد قال: كان عيسى عليه السلام يقول: «حب الدنيا أصل كل خطيبة، والمآل فيه داء كبير». قالوا: وما داؤه، قال: لا يسلم من الفخر ولا الحبلاه. قالوا: فإن سلم بشغله إصلاحه عن ذكر الله عز وجل». وقال العجلوني (١٠٩٩): رواه... أبو نعيم.

(٥) - في نسخة: (يستعين).

**(بِالْجَاهِ وَالْخَلَاصِ مِنْ ذَلِكِ؟)<sup>(١)</sup> قَالَ: أَفْتَدِي، وَإِنْ كَانَ فِي عَمَلِكَ نَفْسٌ؛ يَا مَعَادُ:**  
حَفِظْ عَلَى لِسَانِكَ مِنَ الْوَقِيقَةِ فِي إِخْوَانِكَ مِنْ حَمَلَةِ الْقُرْآنِ (خَاصَّةً)<sup>(٢)</sup>، وَاحْمِلْ ذُنُوبَكَ عَلَيْكَ وَلَا تَحْمِلْهَا عَلَيْهِمْ، وَلَا تُرْكِزْ نَفْسَكَ (بِدَمَهِمْ)<sup>(٣)</sup>، وَلَا تَرْفَعْ نَفْسَكَ عَلَيْهِمْ، وَلَا تُدْخِلْ عَمَلَ الدُّنْيَا فِي عَمَلِ الْآخِرَةِ، (وَلَا تُرَاءِ بِعَمَلِكِ)<sup>(٤)</sup>، وَلَا تَتَكَبَّرْ فِي مَجْلِسِكَ لِكَيْ يَحْذَرَ النَّاسُ مِنْ سُوءِ خَلْقِكَ، وَلَا تَتَاجِ رَجُلًا وَعِنْدَكَ آخَرُ، وَلَا تَعْظِمْ عَلَى النَّاسِ فَتَقْطَعَ عَنْكَ خَيْرَاتُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَلَا تُمْزِقَ النَّاسَ (بِلِسَانِكِ)<sup>(٥)</sup> فَمَزْقُكَ كِلَابُ السَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي السَّارِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «وَالنَّاسَاتِ نَسْنَطُ»<sup>(٦)</sup> (النازعات): ٢ [هُلْ تَذَرِي مَا هُنَّ يَا مَعَادٌ؟ قَلْتُ: (مَا هِيَ)<sup>(٧)</sup> بِأَيِّ أَنْتَ وَأَمَّيْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: كِلَابٌ فِي النَّارِ تَشَطِّ اللَّهُمَّ مِنَ الْفَطْمِ، قَلْتُ: بِأَيِّ (أَنْتَ وَأَمَّيْ)<sup>(٧)</sup> يَا رَسُولَ اللَّهِ مِنْ يَطْبِقُ هَذِهِ الْحِصَالَ وَمَنْ يَنْجُو مِنْهَا؟ قَالَ: يَا مَعَادُ! إِنَّهُ لَيَسِيرُ عَلَى مَنْ يَسِّرَهُ اللَّهُ (عَالَمُ)<sup>(٨)</sup> عَلَيْهِ، (إِنَّمَا يَكْبِيُكَ مِنْ ذَلِكَ أَنْ تُحِبَّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّهُ لِنَفْسِكَ وَتَكْرَهُ لَهُمْ مَا تَكْرَهُ لِنَفْسِكَ، فَإِذْنُ أَنْتَ يَا مَعَادُ فَذِلْكَ<sup>(٩)</sup>». قَالَ حَالَدُ بْنُ مَعْدَانَ: فَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَكْثَرَ تَلَوَّهَ لِلْقُرْآنِ الْعَظِيمِ مِنْ مَعَادٍ لِهَا الْحَدِيثُ الْعَظِيمِ.

(١) - في نسخة: (بالخلاص والتجاه).

(٢) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٣) - في نسخة: (بِدَمَهِمْ).

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٦) - في نسخة: (ما هُنَّ).

(٧) - في نسخة: (وَأَمَّيْ أَنْتَ).

(٨) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٩) - ما بين: ( ) زياد من نسخة.

(١٠) - أخرجه ابن الجوزي في الموضوعات: (١٥٤/٢ - ١٦١) وقال: إنه موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد أبدع الذي وضعه وأحرضا على الشريعة. والسيوطى في الالاء المصنوعة

## القسم الثالث

### القول في آداب الصحة والمعاشرة مع الحال (عَزَّ وَجَلَّ<sup>(١)</sup>) ومع الخلق

اعلمُ: أَن صَاحِبَ الْذِي لَا يُفَارِقُنِي فِي حَضْرَتِكَ وَسَفَرَكَ وَرَوْمَكَ وَيَقْفَيْكَ، بَلْ فِي حَيَاتِكَ وَمَرْءَتِكَ، هُوَ رَبُّكَ وَسَيِّدُكَ مَوْلَاكَ وَحَالَفُكَ، وَمَهْمَاهَا ذَكْرُهُ جَلِيلُكَ، إِذْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «أَنَا جَلِيلٌ مِّنْ ذَكْرِي»<sup>(٢)</sup>.  
وَمَهْمَاهَا انْكَسَرَ قَلْبُكَ حَرَنَا عَلَى تَقْصِيرِكَ فِي حَقِّ دِيْنِكَ، فَهُوَ صَاحِبُكَ وَمَلَأَ رُمْكَ، إِذْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «أَنَا عِنْدُ الْمُنْكَسِرَةِ قُلُوبُهُمْ مِّنْ أَجْلِي»<sup>(٣)</sup>.

(١) - في نسخة: (سبحانه).

(٢) - أورده السيوطي في الدرر المتنيرة (٢٤) والسعاوي في المقاصد الحسنة (١٨٦). وانظره في قييز الطيب من الحديث (٢٢٢) وأنسى المطالب (٣٨٧). وقال العجلوني في كشف الخفاء (٦١١): رواه الدبلمي بلا سند عن عائشة مرفوعاً. قلت: لم أجده في مسند الفردوس.

أخرج البيهقي في شعب الإيمان (٦٨٠) عن عطاء بن أبي مروان أبي مصعب الأنسبي قال: حدثني أبي، عن كعب قال: قال موسى عليه السلام: «يا رب أفربي أنت فأنا حي أنت أم بعيد فانديك؟ فقبل له: يا موسى، أنا حليس من ذكرني. فقال: إني أكون على حال أحلك عنها. قال: ما هي يا موسى؟ قال: عند الغائب والجابة. قال: اذكريني على كل حال».

وأنخرج أيضاً (٦٨١) عن ابن عباس قال: وفدي موسى إلى طور سيناء. قال: «يا رب أي عبادك أحب إليك؟ قال: الذي يذكرني ولا ينساني».

(٣) - انظره في الأسرار المفوعة (١١٧ و ٣٧٦) والمقاصد الحسنة (١٨٨) وقييز الطيب من الحديث (٢٣٤) وأنسى المطالب (٣٨٩). وقال العجلوني في كشف الخفاء: (٦١٤) قال في المقاصد: ذكره في البداية الغزالي، وقال القاري عقبه: ولا يتفق أن الكلام في هذا المقام لم يبلغ الغاية، قلت: وتمامه: «وأنا عند المدرسة قلوبهم لأجلي». ولا أصل لها في المرفوع. انتهى.

فَهَذِهِ نِسْنَةٌ يَسِيرَةٌ مِّنْ ظَاهِرِ عِلْمِ التَّقْوَى، وَهِيَ بِدَائِيَةُ الْهِدَايَةِ، فِي إِنْ حَرَّسْتَ (بِهَا)<sup>(١)</sup> (نَفْسَكَ)<sup>(٢)</sup> وَطَاعَتْكَ عَلَيْهَا فَعَلَيْكَ بِكَيْبَرٍ إِحْيَا عِلْمِ الدِّينِ يَتَعَرَّفُ كَيْبَرَةُ الرُّصُولِ إِلَيْكَ بِاطِّلِ الْتَّقْوَى، فَإِذَا عَمِرْتَ بِالْتَّقْوَى بَاطِنَ قَلْبِكَ، فَعَنْدَ ذَلِكَ تَرْفَعُ الْحُجْبُ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَبِّكَ، وَتَكْشِفُ لَكَ أَنْوَارُ الْمَعْرِفَةِ، وَتَفَجُّرُ مِنْ قَلْبِكَ يَنَابِعُ (الْحِكْمَةِ)<sup>(٣)</sup>، وَتَقْبِحُ لَكَ أَسْرَارُ الْمُنْهَى وَالْمُنْكُرُوتِ، وَتَسِيرُ لَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا تَسْتَحِقُ بِهِ هَذِهِ الْعِلْمُونَ الْمُحَدَّثَةِ، الَّتِي لَمْ يَكُنْ لَّهَا ذَكْرٌ فِي زَمَانِ أَصْحَابِهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، وَتَنَابِعِهِنَّ  
وَإِنْ كُنْتَ تَطْلُبُ الْعِلْمَ مِنَ الْقَيْلِ وَالْأَقْلَى وَالْجِرَاءِ وَالْجِدَالِ، فَمَا أَعْظَمَ مُصِيبَتَكَ وَمَا أَطْرَقَ تَعَبَكَ، وَمَا أَعْظَمَ حِرْمَانَكَ وَحُسْرَانَكَ! فَاعْمَلْ مَا شِئْتَ، فِي إِنَّ الدُّنْيَا الَّتِي تَطْلُبُهَا بِالْدِينِ لَا تَسْأَمُ لَكَ، وَالآخِرَةُ تُسْلِبُ مِنْكَ، (فَمَنْ)<sup>(٤)</sup> طَلَبَ الدُّنْيَا بِالْدِينِ حَسِرَهُمَا جَمِيعًا، وَمَنْ تَرَكَ الدُّنْيَا بِالْدِينِ رَبِّهِمَا جَمِيعًا.  
فَهَذِهِ جَمِيلُ الْهِدَايَةِ إِلَى بِدَائِيَةِ الْطَّرِيقِ فِي مَعَامِلَتِكَ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى بِأَدَاءِ أُوْمَرِهِ وَاجْتِنَابِ (نَوْكَاهِيُّ)<sup>(٥)</sup>.

وَأَسْبِرُ عَلَيْكَ الآنِ بِحُمْلِ مِنَ الْأَدَابِ لِتُؤَخِّذَ بِهَا نَفْسَكَ (بِهَا)<sup>(٦)</sup> فِي مُحَالَطَتِكَ عَيَّادَ اللَّهِ تَعَالَى وَصَحِيفَتِكَ مَعَهُمْ فِي الدُّنْيَا.

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - في نسخة: (نفسك فيها).

(٣) - في نسخة: (الحكمة).

(٤) - في نسخة: (ومن).

(٥) - في نسخة: (مناهي).

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

وَهَذَا كُلُّهُ يُبَيِّنُ أَنْ يَكُونَ شَعَارُكَ فِي جَمِيعِ لَيْلَكَ وَنَهَارَكَ  
 (فَإِنَّهَا) <sup>(١)</sup> آدَابُ الصُّحْجَةِ مَعَ صَاحِبِ لَا يُفَارِقُكُ، وَالْخَلْقِ  
 يُفَارِقُونَكَ فِي بَعْضِ أَوْقَاتِكَ <sup>(٢)</sup>.

[آدَابُ الْعَالَمِ]:  
 وَإِنْ كُنْتَ عَالِمًا فَآدَابُ <sup>(٣)</sup> (الْعَالَمِ) <sup>(٤)</sup>:  
 ١ - الْأَخْتِمَالُ.  
 ٢ - وَلَزُومُ الْجِلْمِ.  
 ٣ - وَالْجَلْوُسُ بِالْهَيْثَةِ عَلَى سَمْتِ الرُّوْقَارِ مَعَ إِطْرَافِ الرُّؤْسِ.  
 ٤ - وَرَوْلُكُ (الْكَبِيرُ <sup>(٥)</sup>) عَلَى جَمِيعِ الْعِبَادِ إِلَّا عَلَى الْظُّلْمَةِ رَجْرُ  
 لَهُمْ عَنِ الْفَلْمِ.  
 ٥ - وَيَنْتَرُ التَّرَاضِعُ فِي الْمَحَافِلِ وَالْمَحَالِسِ.

فَلَوْ عَرَفْتُهُ حَقَّ مَعْرِيفِهِ لَا تَخَدَّنَهُ صَاحِبًا وَتَرَكْتُ النَّاسَ حَالِنًا، فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ عَلَى ذَلِكَ فِي  
 جَمِيعِ أَوْقَاتِكَ فَإِنَّكَ أَنْ تُخْلِي لَيْلَكَ وَنَهَارَكَ عَنْ رَفْقِي تَحْلُّرُ وِفَيْهِ لِمَوْلَانَكَ، وَتَنَذَّدُ مَعَهُ  
 بِسَنَاجَاتِكَ، وَعَدْ ذَلِكَ فَعَلَيْكَ أَنْ تَتَعَلَّمَ آدَابَ الصُّحْجَةِ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى.

### [آدَابُ الصُّحْجَةِ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى]: وَآدَابُهَا:

- ١ - إِطْرَاقُ الرُّؤْسِ، وَعَصُّ الْطَّرْفِ.
- ٢ - وَجْمَعُ الْهَمِّ.
- ٣ - وَدَوَامُ الصَّمْتِ <sup>(٦)</sup>.
- ٤ - وَسُكُونُ الْحَوَارِيجِ.
- ٥ - وَمِبَادِرَةُ الْأَمْرِ.
- ٦ - وَاجْتِنَابُ التَّهْنِيِّ.
- ٧ - وَقَلْةُ الْاعْتِرَاضِ عَلَى الْقَدْرِ.
- ٨ - وَدَوَامُ الذِّكْرِ.
- ٩ - وَمُلَازَمَةُ الْفَيْكِرِ.
- ١٠ - وَإِبْتَارُ الْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ.
- ١١ - وَالْإِيَاسُ عَنِ الْحَلْقِ.
- ١٢ - وَالْخُضُوعُ تَحْتَ الْهَيْثَةِ.
- ١٣ - وَالْإِنْكَسَارُ تَحْتَ الْجِيَاءِ.
- ١٤ - وَالسُّكُونُ عَنْ حِيلِ الْكُسْبِ ثَقَةً بِالْعَصْمَانِ <sup>(٧)</sup>.
- ١٥ - وَالْتَّوْكِلُ عَلَى فَضْلِ اللَّهِ (تَعَالَى) <sup>(٨)</sup> مَعْرِفَةً بِحُسْنِ الْاخْتِيَارِ.

(١) - مِثَلًا بِتَوْلِهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَيَقْلِلْ خِرَارًا نَوْ  
 لِصَمْتِهِ». أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ (١٤٤) وَمُسْلِمُ (١٥٥٣) عَنْ أَبِي شِرْبَعِ الْمَزَاعِيِّ. وَذِكْرُهُ السُّوْطِيُّ فِي  
 حَسْنِ الصَّمْتِ فِي الصَّمْتِ (٢٩).

(٢) - أَيُّ: بِضَسَانِ اللَّهِ تَعَالَى لَكَ فِي رِزْقِكَ. قَالَ تَعَالَى: «لَهُمَا مِنْ دَاهِيَّةِ الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ  
 رِزْقُهَا» [هُودٌ: ٦].

(٣) - مَا بَيْنَ ( ) زِيادةً مِنْ نَسْخَةِ.

(٤) - فِي النَّسْخَةِ: (وَانَّهَا). حَطَّا وَاللَّهُ أَعْلَمُ. وَالْأَصْحَ: (فَإِنَّهَا) لِسَامِ عِبَارَةِ الْمِيَابِقِ.

(٥) - قَالَ تَعَالَى: «وَرُوْهُ مَعَكُمْ أَيْنَا كَنْتُمْ» [الْحَدِيدِ: ٤].

(٦) - وَمِنْ آدَابِهِ أَيْضًا: (تَعْلِيمُ الْعِلْمِ بِلَا أَجْرٍ). فَقَدْ قَالَ الْإِمَامُ الْمَسْوَدِيُّ فِي أَدَبِ الدُّنْيَا وَالدِّينِ  
 (ص ١٣٤): وَمِنْ آدَابِهِمْ أَنْ يَقْصِدُوا وَجْهَ اللَّهِ تَعَالَى بِتَعْلِيمِ مِنْ عِلْمِهِ، وَيَطْلُبُوا ثُوَابَهُ بِإِرْشَادِهِمْ  
 أَرْشَدُوهُمْ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَعْتَاصُوا عَنِيهِ عَوْضًا، وَلَا يَلْتَمِسُوا عَلَيْهِ رِزْقًا؛ فَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «لَا تَشْرُوَا  
 بِأَيْمَانِكُمْ فَلِيلًا» [الْبَقْرَةِ: ٤١]. قَالَ أَبُو الْعَالَمِيَّ: لَا تَأْخُذُوا عَلَيْهِ أَجْرًا، وَهُوَ مَكْوُبٌ عِنْهُمْ فِي الْكِتَابِ  
 الْأَوَّلِ: يَا ابْنَ آدَمَ عِلْمٌ مَجَانًا، كَمَا عَلِمْتُ مَجَانًا. وَرَوَى عَنِ النَّبِيِّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ سَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «أَجْرُ  
 الْمُعْلِمِ كَأَجْرِ الصَّاتِمِ الْقَائِمِ». وَحَسْبُ مِنْ هَذَا أَجْرُهُ أَنْ يَلْتَمِسَ أَجْرًا.  
 وَأَيْضًا مِنْ آدَابِهِمْ: (تَنْزِهُ الْعُلَمَاءُ عَنْ شَيْءِ الْمَكَابِسِ) فَقَدْ قَالَ (ص ١٣٢): وَمِنْ آدَابِهِمْ نَزَاهَةُ النَّفْسِ  
 عَنْ شَيْءِ الْمَكَابِسِ، وَالْقِنَاعَةُ بِالْمَلِيسُورِ عَنْ كَدِ الْمَطَالِبِ، فَإِنْ شَيْءَ الْمَكَبِبُ إِثْمٌ، وَكَدِ الْطَّلَبِ ذَلِّ،  
 وَالْأَحْرُ أَجْدَرُ بِهِ مِنِ الْإِثْمِ، وَالْعَزُّ أَيْقِنِي بِهِ مِنِ الذَّلِّ...  
 (٧) - فِي نَسْخَةِ: (الْعَالَمِ سِبْعَةِ عَشَرِ).

(٨) - فِي نَسْخَةِ: (الْكَبِيرِ).

١٧ - وَمُوَاحِدَةٌ نَفْسِهِ أَوْلًا بِالْقُنُوْنِ يَقْتَدِيَ الْمُتَعَلِّمُ أَوْلًا بِأَعْمَالِهِ،  
وَيَسْتَبِّدُ تَابِيًّا مِنْ أَفْوَاهِهِ.

[آدَابُ الْمُتَعَلِّمِ] [١]:  
وَإِنْ كُنَّتْ مُتَعَسِّمًا فَادَبُ الْمُتَعَلِّمِ مَعَ الْعَالَمِ [٢]:

(٤) - والنصح لهم. فقد قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ١٣٤): ومن آدابهم نصح من علسوه، والرفق بهم؛ وتسييل السبيل عليهم، وبذل الجهد في رفدهم ومعونتهم، فإن ذلك أعظم لأجرهم، وأسنى لذكرهم، وأنشر نعومهم، وأرسيخ معلومهم. وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه: «يا علي، لأن يهدي الله بك رجالاً، خيرٌ مما طلعت عليه الشمس».

(٥) - الشروط التي يتوفّر بها علم الطالب: قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ١٠٤ - ١٠٥): وأما الشروط التي يتوفّر بها علم الطالب، ويتهيّأ لها كمال الراغب، مع ما يلاحظ به من التوفيق، ويند به من المعرفة، فنسعة شروط: أحدها: العقل الذي به تدرك حفاظ الأسرار. والثاني: الفطنة التي يتصور بها غواصات العلوم. والثالث: الذكاء الذي يستقر به حفظ ما تصوره، وفهم ما علمه. والرابع: الشهوة التي يدوم بها الطلب، ولا يسرع إليها الملل. والخامس: الاكتفاء بمادة تعديه عن كلّ الطلب. وال السادس: الفراغ الذي يكون معه التوفّر، بحصوله على الاستكتار. والسابع: عدم التواطع المنحلّة، من هموم، وأشغال، وأمراض. والثامن: طول العمر، واتساع المدة؛ ليتهيّأ بالاستكتار، إلى مراتب الكمال. والتاسع: الففر بعلم سمع بعلمه، متأنّ في تعليمه. فإذا استكمّل هذا الشروط التسعة، فهو أسعّ طالب، وأجحّ متعلم. وقد قال الإسكندر: يحتاج طالب العلم إلى أربع: مدة، وجدة، وقربيّة، وشهوة، وتمامها في الخامسة: معلم ناصح.

(٦) - قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ١٠٥ - ١١٣): وسأذكّر طرفاً مما يتّحد به المتعلّم، ويكون عليه العالم: أعلم أن المتعلم في بيان تعلمه مَقَاً وَتَذَلّلاً، إن استعملهما غَيْرَهُ، وإن ترکهما نَدْمَ وَحْرَمْ؛ لأن التسلق للعلم يُظْهِرُ مكتوبَ علمه، والتنزّل له سبُّ لإدامة صبره؛ وباطهار مكتوبَه تكون الفاندة، واستدامة صبره يكون الإكثار. وقد روي: «ليس من أخلاق المؤمن المُلْئُ إلَّا في طلبِ الْعِلْمِ». وقال عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: ذللتُ طالباً، فعززتُ مطلوبِي. وقال بعض الحكماء: من لم يحصل ذل التعلم ساعة، يقي في ذل الجهل أبداً. وقال بعض حكماء الفرس: إذا قعدتْ وأنت صغير حيث تُحبُّ، قدتْ وأنت كبير حيث لا تُحبُّ.

٦ - وَتَرْكُ الْهَرْوُلَ وَالدُّعَائِيَّةِ.

٧ - وَالرُّوقُ بِالْمُتَعَلِّمِ [٣] ، وَالثَّانِي بِالْمُتَعَجَّرِفِ.

٨ - وَإِصْلَاحُ الْبَلِيدِ بِحُسْنِ الْإِرْشَادِ.

٩ - وَتَرْكُ الْحَرَدَ عَلَيْهِ.

١٠ - وَتَرْكُ الْأَنْفَةَ مِنْ قَوْلٍ: لَا أَدْرِي.

١١ - وَصَرْفُ الْهَمَّةَ إِلَى السَّائِلِ، وَتَفَهُّمُ سُؤَالِهِ [٤].

١٢ - وَقُبُولُ الْحُجَّةِ.

١٣ - وَالْأَنْقِيَادُ بِالْحَقِّ بِالرُّجُوعِ إِلَيْهِ فِي الْهُفْرَةِ.

١٤ - وَمَنْعُ الْمُتَعَلِّمِ عَنْ كُلِّ عِلْمٍ بِصَرَّةِ.

١٥ - وَزَجْرِهُ عَنْ أَنْ يُرِيدَ بِالْعِلْمِ التَّافِعَ غَيْرَ وَجْهِ اللَّهِ تَعَالَى.

١٦ - وَضَدُّ الْمُتَعَلِّمِ عَنْ أَنْ (يَشْتَغِلُ) [٥] بِفَرْضِ الْكُفَایَةِ قَبْلَ الْفَرَاغِ مِنْ فَرْضِ الْعَيْنِ؛ وَفَرْضُ عَيْنِهِ: إِصْلَاحٌ [٦] ظَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ بِالْقُرْآنِ.

(١) - قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين: (ص ١٣٤ - ١٣٥): ومن آدابهم أن لا يعنفوا المتعلّماً، ولا يُحقّروا ناشطاً، ولا يستصغروا مبتدأ، فإن ذلك أدعى إليهم، وأعطف عليهم، وأحدث على الرغبة فيما لديهم. روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «علموا ولا تعنفوا؛ فإن المعلم خيرٌ من المعنف». وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «وَقَرُورًا مِنْ تَعْلِمُونَ مِنْهُ، وَوَقْرَوْرًا مِنْ تَعْلِمُونَهُ».

(٢) - قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ١٣٥): ومن آدابهم ألا يعنوا طالباً، ولا ينفروا راغباً، ولا يويسوا متعلّماً، لما في ذلك من قطع الرغبة فيهِم، والزهد فيما لديهم؛ واستمرار ذلك مُفضّلٌ إلى انحراف العلم بانحرافِهم. فقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ألا أبا شكر بالحقيقة كلّ الفقيه؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: من لم يُبْطِئِ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى، ولا يويسِهم مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، وَلَا يَدْعُ الْقُرْآنَ، رَغْبَةً إِلَى مَا سَوَاهُ، أَلَا لَا خَيْرٌ فِي عِبَادَةِ لِيْسَ فِيهَا تَفْقِهٌ، وَعِلْمٌ لِيْسَ فِيهِ تَفْهِيمٌ، وَقِرَاءَةٌ لِيْسَ فِيهَا تَدْبِيرٌ».

(٣) - في نسخة: (يشغل نفسه).

ثم نعرف له فضل علمه، وليشكر له جميل فعله. فقد روى: «من وَقَرْ عَالِمًا قَدْ وَقَرْ رَبِّهِ». وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: لا يعرف فضل أهل العلم، إلا أهل الفضل. وقال بعض الشعراء: إن المعلم والطبيب كلاهما لا يصحان إذا هما لم يكرما فاصلر لذاك إن أهنت طبيبه واصير جهلك إن حفوت معلما ولا يمنعه من ذلك علو منزلته إن كانت له، وإن كان العالم حاملاً، فإن العلماء بعلمهم قد استحقوا التعليم، لا بالقدرة والمال. وأنشدني بعض أهل الأدب لأبي بكر بن ذريد:

لَا تُخَفِّنْ عَالِمًا وَإِنْ حَلَقْتْ أَثْوَابَهُ فِي عَمِيقِ رَأْمَهِ  
وَانْظُرْ إِلَيْهِ بَعْنَ ذِي أَرْبَبِ مَهْدِبِ الرَّوْيِ فِي طَرَاقِهِ  
فَالْمِسْكُ بِيَنَا تَرَاهُ مَمْهَنَا بَفْهَرِ عَطَارَهُ وَسَاحِقَهِ  
حَتَّى تَرَاهُ فِي عَارِضِي مَيْلَكُ أوْ مَوْضِعِ النَّاجِ مِنْ مَفَارِقِهِ  
وَلِكَنْ مَقْتَدِيَا بِهِمْ فِي رَضِيِّ أَحْلَاقِهِمْ مَتَشَبِّهِمْ بِهِمْ فِي جَمِيعِ أَعْفَافِهِمْ، لِصَبَرِهِمْ آلَفَاً، وَلِمَا حَالَهُمْ  
جَاهِنَّاً. فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «عيار شَبَانَكُمُ التَّشَبِهُونَ بِشَيْوخِكُمْ وَشَرَارِ شَيْوخِكُمْ  
الْمُشَبِّهُونَ بِشَبَانَكُمْ». وروى ابن عمر رضي الله عنهما: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من تشبه  
بِقَرْمِهِ فَهُوَ مِنْهُمْ». وأنشدني بعض أهل الأدب، لأبي بكر بن ذريد:

الْعَالَمُ الْعَاقِلُ ابْنُ تَفْسِهِ أَغَاهُ جِنْسُ عَلْمِهِ عَنْ جِنْسِهِ  
كُنْ ابْنَ مِنْ شَتَّتِ وَكُنْ مُؤْدِيَا فَلَمَّا مَرَأَهُ بِفَضْلِ كَيْسِهِ  
وَلِيَسَ مِنْ تَكْرُمَةِ لَغِيَرِهِ مَثْلُ الذِّي تَكْرُمَهُ لِنَفْسِهِ  
وَلِيُحِدِّرَ الْمُتَلَعِّمَ التَّسْسِطُ عَلَى مِنْ يَعْلَمُهُ وَإِنْ آتَسَهُ، وَالْإِدَالَةُ عَلَيْهِ، وَإِنْ تَقْدَمَتْ صَحِبَتْهُ؛ فَقَدْ قَيلَ  
لِبعضِ الْحَكَمَاءِ: مَنْ أَذْلَلَ النَّاسَ؟ فَقَالَ: عَالِمٌ يَبْرِي عَلَيْهِ حَكْمَ جَاهِلٍ. وَكَلَمَتُ رَسُولِ اللهِ صلى اللهِ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَارِيَةً مِنَ السَّيِّئِ، فَقَالَ لَهَا: «مَنْ أَنْتِ؟» فَقَالَتْ: بَنْتُ الرَّجُلِ الْجَوَادِ حَاتَمَ، فَقَالَ صلى  
اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَرْحَمُوا عَزِيزَ قَوْمٍ ذَلِيلَهُ، أَرْحَمُوا عَالِمًا ضَاعَ بَيْنَ الْجَهَالِ». وَلَا يُظْهِرُ لَهُ  
الْاسْكِفَاءُ مِنْهُ، وَالْاسْتَغْنَاءُ عَنْهُ؛ فَإِنْ فِي ذَلِكَ كُفْرًا لِعَمَّتْهُ، وَاسْتَحْفَافًا بِجَهَنَّمَ، وَرَعْيًا وَحدَ بَعْضِ الْمُتَلَعِّمِينَ  
فَوْرَ نَفْسِهِ: جَلْوَدَةً ذَكَانَهُ، وَحَدَّةً حَاطِرَهُ، فَقَدْ صَدَ مِنْ يَعْلَمُهُ بِالْإِعْنَاتِ لَهُ، وَالْاعْتَرَاضِ عَلَيْهِ، ازْدَرَأَ بَهُ،  
وَتَكْبِيَّهُ، فَيَكُونُ كَمْ تَقْدِمُ فِي الْمُثْلِ السَّائِرِ لِأَبِي الْبَطْحَاءِ:

أَعْلَمُهُ الْرَّمَاءِ كُلَّ يَوْمٍ فَلَمَّا اشْتَدَ سَاعِدَهُ رَمَانِي  
وَهَذِهِ مِنْ مَصَابِ الْعُلَمَاءِ، وَانْعَكَسَ حَلْوَظَهُمْ، أَنْ يَصِرُّوا عَنْهُ مِنْ عُلُومِهِ مُسْتَجَهِلِينَ، وَعَنْدَ مِنْ  
قَدْمَوْهُ مُسْتَرِذِلِينَ. وَقَالَ صَالِحٌ بْنُ عَبْدِ الْقَدِيسِ:

وَإِنْ عَنَّا أَنْ تُعْلَمْ جَاهِلًا فَيَحِسِّبْ جَهَلًا أَنَّهُ مِنْكَ أَعْلَمُ  
مَتَى يَلْعَنُ الْثَّيَانَ يَوْمًا ثَمَانَهُ إِذَا كَنْتَ تَبْنِيهِ وَغَيْرَكَ يَهْدِهِ؟  
مَتَى يَنْهَى عَنْ سَيِّءِهِ مَنْ أَتَى بِهِ إِذَا لَمْ يَكُنْ مَنْهُ عَلَيْهِ تَنَدِّمُ؟  
وَقَدْ رَجَعَ كَثِيرٌ مِنَ الْحَكَمَاءِ حَقَّ الْعَالَمِ، عَلَى حَقِّ الْوَالَدِ، حَتَّى قَالَ بَعْضُ الْشِعَرَاءِ:  
يَا فَاغْرِلُ الْمَسْقَفَاهُ بِالسَّلْفِ وَتَارِكًا لِلْعَلَاءِ وَالشَّرْفِ  
آبَاءُ أَحْسَادِنَا هُمْ سَبَبُ لأنَّ جَهَلَنَا عَوَارِضَ الْتَنَفِ  
مِنْ عِلْمِ النَّاسِ كَانَ خَيْرُ أَبْرَاهِيمَ ذَكَرَ أَبُو الرُّوحِ لَا أَبُو الْنَّفَّافِ  
وَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَعْتَدَ مَعْرِفَةُ الْحَقِّ لَهُ، عَلَى قَبْوَلِ الشَّيْهَةِ مِنْهُ، وَلَا يَدْعُوهُ تَرْكُ الْإِعْنَاتِ لَهُ، عَلَى التَّقْبِيدِ  
فِيمَا أَخْذَ عَنْهُ فَإِنَّهُ رَبِّنَا غَلَّا بَعْضَ الْأَتَابَعِ فِي عَالَمِهِمْ، حَتَّى يَرَوُا أَنْ قَوْلَهُ دَلِيلٌ وَإِنْ يَسْتَدِلُّ، وَأَنْ  
اعْتَقَادُهُ حَجَّةٌ وَإِنْ لَمْ يَخْتَجِجْ، فَيَفْضِي بِهِمْ الْأَمْرُ إِلَى التَّسْلِيمِ لَهُ فِيمَا أَحْنَدُوا عَنْهُ، وَيَوْلُوْهُمْ ذَلِكَ إِلَى  
الْتَّقْسِيرِ فِيمَا يَصْدِرُ مِنْهُ، لَأَنَّهُ يَجْتَهِدُ بِسَبَبِ اِجْتِهَادِهِ مِنْ يَأْخُذُ عَنْهُ، فَلَا يَعْدُ أَنْ يَتَبَطَّلَ تَلْكَ الْمَقَالَةِ إِنْ  
اِنْفَرَدَتْ، أَوْ يَخْرُجُ أَهْلَهَا مِنْ عَدَادِ الْعُلَمَاءِ فِيمَا شَارَكَتْ، لَأَنَّهُ قَدْ لَا يَرَى لَهُمْ مِنْ يَأْخُذُ عَنْهُمْ، مَا كَانُوا  
يَرَوْهُنَّ لِمَنْ أَحْنَدُوا عَنْهُ، فَيَطَالِبُهُمْ بِمَا قَصَرُوا فِيهِ، فَيَقْسِمُونَ عَنْ إِيَّاهُنَّ، وَيَعْزِزُونَ عَنْ نَصْرَتِهِ، فَيَدْهِسُوا  
ضَاعِينَ، وَيَصِرُّونَ عَجَزَةً مَضْعُوفِينَ.  
وَلَقَدْ رَأَيْتَ مِنْ هَذِهِ الْطِبَقَةِ رِجَالًا يَنْاظِرُ فِي مَحْلِسِ حَنْفِلِ، وَقَدْ اسْتَدَلَ الْخَصْمُ عَلَيْهِ بِدَلَالَةِ صَحِيحَةِ،  
فَكَانَ جَوَابَهُ عَنْهَا أَنْ قَالَ: إِنَّهُ دَلَالَةٌ فَاسِدَةٌ، وَوَجْهُ فَسَادِهِ أَنْ شَيْخِي لَمْ يَذْكُرْهَا، وَمَا لَمْ يَذْكُرْهُ  
الشَّيْخُ فَلَا يَحِيرُ فِيهِ؛ فَأَمْسَكَ عَنْهُ الْمُسْتَدِلُ تَعْجِبًا، وَلَأَنَّ شَيْخَهُ كَانَ مُخْتَشِمًا، وَقَدْ حَضَرَتْ طَافَةٌ يَرُونَ  
فِيهِ مِثْلَ رَأْيِ هَذَا الْجَاهِلِ، ثُمَّ أَقْبَلَ الْمُسْتَدِلُ عَلَيْهِ وَقَالَ لَيْ: وَاللَّهِ لَقَدْ أَفْحَمْتِي جَهَلَهُ، وَهَارِ سَائِرُ النَّاسِ  
الْمُتَرَبِّينَ مِنْ هَذِهِ الْجَاهَلَةِ، مِنْ بَيْنِ مَسْتَهْزِيِّهِ أَوْ مَعْجَبِيِّهِ، أَوْ مُسْتَعِيِّلِيَّهِ مِنْ جَهَلِ مُغْرِبِيِّهِ، فَهِلْ رَأَيْتَ  
كَذَلِكَ عَالِمًا أَوْلَى غَلَّ فِي الْجَهَلِ، وَأَدْلَى عَلَى فَلَةِ الْعُقْلِ. وَإِذَا كَانَ الْمُتَلَعِّمُ مُعْتَدِلَ الرَّأْيِ فَيَسِّنَ يَأْخُذُ عَنْهُ،  
مَوْسِطُ الْاعْتَقَادِ فَيَسِّنَ يَعْلَمُ مِنْهُ، حَتَّى لَا يَعْلَمَ الْإِعْنَاتِ عَلَى اِعْتَرَاضِ الْمُبَكِّينِ، وَلَا يَعْلَمَ الْغُلوُّ عَلَى  
تَسْلِيمِ الْمُقْلِدِينِ، بِرِّيِّهِ، الْمُتَلَعِّمِ مِنَ الْمَذَنَيِّينِ، وَسَلَّمَ الْعَالَمُ مِنَ الْجَهَتِينِ، وَلَيْسَ كُثْرَةُ السُّؤَالِ فِيمَا تَبَسِّسُ  
إِعْنَاتِهِ، وَلَا يَقُولُ مَا صَحَّ فِي النَّفْسِ تَقْلِيَّدًا. وَقَدْ رَوَى: «الْعِلْمُ حَرَاثَنِ، وَمَفْتَحَهُ الْمَسَالَةُ، فَاسْأَلُوا رَحْمَكَمْ  
اللَّهُ، فَإِنَّمَا يَوْجِرُ فِي الْعِلْمِ ثَلَاثَةُ: الْقَاتِلُ، وَالْمُسْتَمِعُ، وَالْأَبْعَدُ». وَقَالَ عَلَيْهِ  
الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِبَاكُمْ وَكُثْرَةُ السُّؤَالِ، فَإِنَّمَا هَلَكَ مِنْ قَبْلِكُمْ بِكُثْرَةِ السُّؤَالِ». وَلَيْسَ هَذَا مُخَالِفًا

١- أَنْ يَدْعُهُ بِالْحِجَّةِ وَالسَّلَامِ.

٢- وَأَنْ (يُقَلَّ)<sup>(١)</sup> بَيْنَ يَدِيهِ الْكَلَامِ.  
٣- وَلَا تَتَكَلَّمَ مَا لَمْ يَسْأَلْهُ أَسْأَدَهُ.  
٤- وَلَا يَسْأَلَ (مَا لَمْ يَسْأَلْهُ أَوْلَأَ)<sup>(٢)</sup>.  
٥- وَلَا يَقُولُ فِي مُعَارَضَةِ قَوْرِيهِ: قَالَ فُلَانٌ بِخِلَافِ مَا قُلْتَ.  
٦- وَلَا يُشَبِّهُ عَيْنَهُ بِعِلَافَ رَأْيِهِ، فَيَرَى أَنَّهُ أَعْلَمُ بِالصُّورَابِ مِنْ أَسْأَدَهُ.  
٧- وَلَا (يَسْأَلُ)<sup>(٣)</sup> حَلِيْسَهُ فِي مَحْلِسِهِ.  
٨- وَلَا يَتَنَفَّتْ إِلَى الْجَوَابِ بَلْ يَحْلِسُ مُطْرِقاً سَاكِنًا مُتَادِبًا  
كَاهْنَةً فِي اُنْصَلَةِ.  
٩- وَلَا يُكْثِرُ عَيْنَهُ (السُّؤَالُ)<sup>(٤)</sup> عِنْدَ مَكَلَّهِ.  
١٠- وَإِذَا قَامَ قَامَ لَهُ.  
١١- وَلَا يَتَبَعِّهُ بِكَلَامِهِ وَسُوَالِهِ.  
١٢- وَلَا يَسْأَلَهُ فِي طَرِيقِهِ إِلَى أَنْ يَلْغِي إِلَى مَنْزِلَهُ.  
١٣- وَلَا يُسْبِيَ الْفَلَنِ بِهِ فِي اُغْفَالِ ظَاهِرِهَا مُكْرَرَةً عِنْدَهُ،  
فَهُرُّ أَعْلَمُ بِأَسْرَارِهِ، وَلَيْدُ كُرُّ عِنْدَ ذَلِكَ قَوْلُ مُوسَى  
لِلْحَضِيرِ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ: «اَخْرَقَهَا يَغُرِّقُ اَهْلَهَا لَقَدْ  
جَحْتَ شَيْئاً إِمْرَا»<sup>(٥)</sup> [الكهف: ٧١].  
وَكَوْنُهُ مُحْعِظَهُ فِي اِنْكَارِهِ اعْتِمَادًا عَلَى (الْظَّاهِرِ)<sup>(٦)</sup>.  
[آدَابُ الْوَلَدِ مَعَ الْوَالِدَيْنِ]:  
وَإِنْ كَانَ لَكَ وَالَّدَانِ، (فَآدَابُ)<sup>(٧)</sup> الْوَلَدِ مَعَ الْوَالِدَيْنِ<sup>(٨)</sup>:

(١) - في نسخة: (يُقلُّ). ومعنى قوله: (يُقلل بين يديه الكلام) أي: بين يدي معلمه.  
(٢) - في نسخة: (أوْلَأَ مَا لم يستأذن).  
(٣) - في نسخة: (يُشَارِر).  
(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.  
(٥) - في نسخة: (ظاهره).

للأول، وإنما نمر بأسئلة من قصد به علم ما جهل، ونهى عنه من قصد به إعانت ما سمع، وإذا كان السؤال في موضعه، أزال الشكوك، ونفى الشبهة. وقد قيل لابن عباس رضي الله عنهما: تم ثبت هذا العلم؟ قال: يلسان سؤول، وفتب عقول. وروي: «حسن السؤال نصف العلم». وأنشد المبرد عن أبي سليمان الغنوبي:

فَسِلْ النَّفِيقَةَ تَكُونْ فَقِيْهَا مُتَهَّلَّهَ لَا خَسِرْ فِي عِلْمٍ بِعِرْ تَهَّلَّهَ  
وَإِذَا تَعْسَرَتِ الْأُمُورَ فَأَرْجُهَا وَعَلَيْكَ بِالْأَمْرِ الَّذِي لَمْ يَعْسِرْ  
وَلِيَأْخُذِ الْمُعْلَمَ حَظَهُ مِنْ وَجْهِ طَلَبِتِهِ عِنْدَهُ، مِنْ نَبِيِّهِ وَحَامِلِهِ، وَلَا يَطْلَبُ الصِّيَّتِ وَرَعِيَّةَ الْأَذْكُرِ، بِاتِّبَاعِ  
أَهْلِ الْمَازِلَاتِ مِنَ الْعَلَمَاءِ، إِذَا كَانَ النَّفِيقُ بِغَرِّهِ أَعْمَمُ، إِلَّا أَنْ يَسْتَوِيَ النَّفِيقُ، فَيَكُونُ الْأَحَدُ عَمَّنْ اشْتَهَرَ  
ذَكْرُهُ، وَارْتَفَعَ قَدْرُهُ أَوْلَى؛ لِأَنَّ الْإِنْتَسَابَ إِلَيْهِ أَجْمَلُ، وَالْأَحَدُ عَنْهُ أَشْهَرُ، وَقَدْ قَالَ الشَّاعِرُ:  
إِذَا أَنْتَ لَمْ يَشْهُرْ عِلْمَكَ لَمْ تَجِدْ لِعِلْمِكَ خَلْوَةً مِنَ النَّاسِ بِقَبْلِهِ  
وَإِنْ صَانَكَ الْعِلْمُ الَّذِي قَدْ حَمَلْتَ أَتَاكَ لَهُ مِنْ يَحْتِيهِ وَيَحْمَلُهُ  
وَإِذَا قَرِبَ مِنْكَ الْعِلْمُ، فَلَا تَطْلَبُ مَا بَعْدَهُ، وَإِذَا سَهَلَ عَلَيْكَ مِنْ وَجْهِهِ، فَلَا تَطْلَبُ مَا صَعَبَ، وَإِذَا  
حَمَدَتْ مِنْ حِرْتَهُ، فَلَا تَطْلَبُ مِنْ لَمْ تَحْتِرْهُ، فَإِنَّ الْعَدْلَ عَنِ الْقَرِيبِ إِلَى الْبَعِيدِ عَنِّهِ، وَتَرْكُ الْأَسْهَلِ  
بِالْأَصْعَبِ بِلَاءً، وَالْأَنْتَقَالُ مِنَ الْمُغْبُرِ إِلَى غَيْرِهِ حَظْرٌ، وَقَدْ قَالَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:  
عَثْنَى الْأَحْرَقَ مَضْرَةً، وَالْمُتَعْسِفُ لَا تَدْرُمُ لَهُ مَسْرَةً. وَقَالَ بَعْضُ الْحَكَمَاءِ: الْقَدْ أَسْهَلَ مِنَ التَّعْسِفِ،  
وَالْكَفُّ أَوْدَعَ مِنَ التَّكَلُّفِ، وَرَبِّا تَبَعَّتْ نَفْسُ الْإِنْسَانِ مِنْ بَعْدِ عَنْهُ، اسْتَهَانَةً بِمَنْ قَرِبَ مِنْهُ، وَتَطْلُبُ مَا  
صَعَبَ، احْتِقارًا لِمَا سَهَلَ عَلَيْهِ، وَاتَّقْلُ إِلَى مِنْ لَمْ يَخْرُجْهُ، مَلَأَ لَمْنَ حِرْتَهُ، فَلَا يَدْرُكُ مَغْبُرَهُ، وَلَا يَظْفَرُ  
بِظَلَالِهِ. وَقَدْ قَالَ الْعَربُ فِي أَمْلَاهِهِ: الْعَالَمُ كَالْكَعْكَةِ يَأْتِيَهَا الْبَعْدَاءُ، وَيَرْهَدُ فِيهَا الْقَرِباءُ، وَأَنْشَدَنِي بَعْضُ  
شِيوخِنَا لَمْسِيعَ بْنَ حَاجَمَ:

لَا تَسْرِي عَالَمًا يَحْلِ بِقَوْمٍ فَيَحْلُوهُ غَيْرُ دَارِ الْمَوَانِ  
فَلَمَّا تَوَجَّدَ السَّلَامَةُ وَالصَّحَّةُ مَعْوَظَتِينَ فِي إِنْسَانٍ  
فَإِذَا حَلَّتْ مَكَانًا سَعِيْتَهُ فِيهَا فِي النَّفُوسِ مَعْشَوْقَاتٍ  
هَذِهِ مَكَةُ الْمَيْعَةِ بَيْتُ اللَّهِ يَسْعَى لِحَجَّهَا النَّقَالَانِ  
وَتَرَى أَزْهَدَ الْبَرِّيَّةِ فِي الْحَجَّ هَا أَهْلَهَا لِقَرْبِ الْمَكَانِ

(٦) - في نسخة: (فأدب).

(٧) - قال الإمام الماوردي في أدب الدين والدنيا (ص ٣٦٧ - ٣٧٢): والتأديب يلزم من وجهين: أحدهما: ما نلزم الأولاد لونده في صغره. والثاني: ما نلزم الإنسان في نفسه عند نشوئه وكبره.

**فاما تأديب اللازم للأب:** فهو يأخذ ولده بعذريه الأداء ليأسن بها ويئس عليها، فيسهل عليه قبوطاً عند الكبر، لاستثنائه بعذريته في الصغر؛ لأن نشوء الصغير على الشيء يجعله مطيناً به، ومن أغفل في الصغر، كان تأدبيه في الكبر عسيراً. وقد روى عن النبي صلَّى اللهُ عَنْهُ وَسَلَّمَ أنه قال: «ما حمل والدته ولده خلةً أغفل من أدبه حسنه يفيده إياه، أو جهل قبيح يكفر عنه، ويغفر منه». وقال بعض الحكماء: يادروا بتأنيد الأطفال قبل تراكم الأشغال، وتفرقوا بالآباء. وقال بعض الشعراء:

أدب بنينك صغاراً قبل كبرتهم  
إن الغصون إذا قومنها اعتدلت  
العلم في صغر كالشق في حجر  
قد ينفع الأدب الأحداث في صغر

فليس ينفع بعد الكثرة الأدب  
ولا تدين إذا قوئتها الخشب  
ما إن تغيره الأزمان والمحب  
وليس ينفع عند الشيبة الأدب

وقال آخر

ينشو الصغير على ما كان والده إن الأصول عليها يبنيُ الشجر  
وأما الأدب اللازم للإنسان عند نشوئه وكبره: فأدبان: أدب مواضعه وأصطلاح، وأدب رياضة  
واستصالح.

فاما أدب الموضعية والاصطلاح: فهوخذ تقليداً على ما استقر عليه اصطلاح العقلا، وأتفق عليه استحسان الأدباء، وليس لاصطلاحهم على وضعه تعليلاً مستبط، ولا لاتفاقهم على استحسانه دليلاً موجباً، كاصطلاحهم على مواضعات الخطاب، واتفاقهم على هيئات اللسانيات، حتى إن الإنسان الآن إذا تجاوز ما اتفقا عليه منها صار مجانياً للأدب، مستوحاً للذم؛ لأن فراق المألوف في العادة، وبخانة ما صار متفقاً عليه بالمواضعة، مفضلاً إلى استحقاق الذمُّ بالعقل، سالم يكُن لمحالته علة ظاهرة، ومعنى حادث، وقد كان جائزًا في العقل أن يوضع ذلك على غير ما اتفقا عليه، فبرونه حسناً، ويرون ما سواه قبيحاً، فصار هذا مشاركاً لما وجب بالعقل، من حيث توجه الذم على تاركه، ومخالفًا له من حيث إنه كان جائزًا في العقل أن يوضع علمٌ حلافة.

**وأما أدب الرياضة والاستصلاح:** فهو ما كان محملاً على حال لا يجوز في العقل أن يكون مخالفها، ولا أن تختلف العقلاة في صاحبها وفسادها؛ وما كان كذلك فعليه بالعقل مستحبة؛ ووضوح صحته بالدليل مرتبط، ولنفس على ما يأثير من ذلك شاهد، ألمها الله تعالى إرشاداً لها. قال الله

وَدَعْتُ أَغْرِيَةً لِرَجْلِ فَقَاتِلٍ: كَبَّتِ اللَّهُ كُلَّ عَدُوٍّ لَكَ إِلَّا نَفْسَكِ، فَأَخْذَهُ بَعْضُ الشِّعْرَاءِ فَقَاتِلٌ  
فَلِي إِلَى مَا ضَرَبْنِي دَاعِيٌّ يَكْثُرُ سَقَامِيٍّ وَأَوْحَاجِيٍّ  
كَيْفَ احْتَزَسَيْ مِنْ عَدُوِّي إِذَاً كَانَ عَدُوِّي بَيْنَ أَضْلَالِيٍّ

فإذا كانت النفس كذلك، فتحسنُ اللظن بها ذريعة إلى شكيها، وتحكيمها داعٍ إلى سلاطتها، وفساد الأخلاق بها؛ فإذا صرَّفَ حسُنَ اللظنُ عنها، وتوسَّهَا بما هي عليه من التسويف والمكر، فاز طاعتها، وأخاف عن معصيتها. وقد قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: العاجزُ عن عجزٍ عن سياسة نفسه. وقال بعض الحكماء: من ساق نفسه ساد ناسه.

فاما سوءُ اللظنِ بها، فقد اختلف الناسُ فيه؛ فمنهم من كرهه، لما فيه من اتهام طاعتها، وردد

فاما سوء الفتن بها، فقد اختلف الناس فيه؛ فمنهم من كرهه؛ لما فيه من اتهام طاعتها، ورد مناصحتها، فإن النفس وإن كان لها مكرٌ يُردي، فلها نصيحة يهدى، فلما كان حسن الفتن بها يعمي عن مساوبيها، كان سوء الفتن بها يعمي عن مخاسنها؛ ومن عمي عن مخاسن نفسه، كان كمن عمي

عن مساوايّها، فلم يف عنّها قبيحاً، ولم يُهدِّ إليها حسناً. وقد قال الحافظ في كتاب البيان: يُبَشِّرُ أن يكون في التهمة نفسه معتدلاً، وفي حسن الفلس بها مقتضداً؛ فإنه إن تجاوز مقدار الحق في التهمة خلّمهما، فأودعها دلة المظلومين، وإن تجاوز بها الحق في مقدار حُسْنِ الفظن أو دعاهما تهاون الآمنين، ولكل ذلك مقدار من الشغف، ولكل شغف مقدار من الوهن، ولكل وهن مقدار من الهم.

وقال الأحنف بن قيس: من ظلم نفسه كان لغيره أظلم؛ ومن هدم دينه كان يمده أهدم. وذهب قوم إلى أن سوء الفتن بها أبلغ في صلاتها، وألوفر في اجتهداتها؛ لأن للنفس حوراً لا ينفك إلا بالسخط عليها، وغوروأ لا ينكشف إلا بالتهمة لها؛ لأنها حبوبة تجور إدلاً، وتقر مكرأ، فإن لم يسمى الفتن بها، غالب عليه حوروها، وقوه عليه غرورها، فصار يمسورها قانعاً، وبالشبهة من أفعالها راضياً. وقد قال الحكماء: من ضر ع: نفسه، أسطخ على الناس. وقال كثائجا:

أرض عن نفسٍ خالفة سُخطها  
ولو أني عنها رضي لقصرت  
وتبيّنت آثار ذاك فاڪثرت  
ورضا الفتى عن نفسه إغضابها  
عما تزيده بمثله آدابها  
عذلي عليه فطّال فيه عتابها

- ١- أَنْ يَسْمَعَ كَلَامَهُمَا.
- ٢- وَيَقْرُمُ لِقَيَامَهُمَا.
- ٣- وَيَمْثُلُ (أَمْرِهِمَا) <sup>(١)</sup>.
- ٤- وَلَا يَمْشِي أَمَانَهُمَا.
- ٥- وَلَا يَرْفَعَ صَوْتَهُ فَوقَ (أَصْوَاتِهِمَا) <sup>(٢)</sup>.
- ٦- وَيُلْكِي دَعْوَتِهِمَا.
- ٧- وَيَحْرِصُ عَلَى (مَرْضَاتِهِمَا) <sup>(٣)</sup>.
- ٨- وَيَخْفِضَ لَهُمَا (جَنَاحَ الْذُلِّ) <sup>(٤)</sup>.

وقد استحسن قول أبي تمام الطائي:

ويسيء بالإحسان ظناً لا كمن هو بابه وبشعره مفتون  
فلم يروا إساءة ظنه بالإحسان ذمّاً، ولا استقلال عمله لوماً، بل رأوا ذلك أبلغاً في الفضل وأبعد  
على الاردياد، فإذا عرف من نفسه ما تُعِنُّ، وتصور منها ما تُكُنُ، ولم يطأوعها فيما تحب إذا كان  
عنيّاً، ولا صرف عنها ما تكره إذا كان رُشدًا، فقد ملكتها بعد أن كان في ملتها، وغلهها بعد أن كان  
في غلتها.

وقد روى أبو حازم، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:  
«الشديد من غلب نفسه». وقال عون بن عبد الله: إذا عصت نفسك فيما كرهت، فلا تطعها فيما  
أحببت، ولا يغرنك تنا من جهل أمرك. وقال بعض البلقاء: من قوي على نفسه، تناهى في القوة، ومن  
صبر عن شهوته، بالغ في المرءة، فحيثما يأخذ نفسه عند معرفة ما أكثّر، وبحيرة ما أحبّت، بتقويم  
عنوجهها، وإصلاح فاسدتها. وقد روی عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: يا رسول الله، متى يعرف  
الإنسان ربه؟ قال: «إذا عرف نفسه». ثم يراعي منها ما صلح واستقام؛ من زَيَّغَ بحدث عن إغفال، أو  
مُيل يكون عن إعمال؛ ليتم له الصلاح، وتستديم له السعادة فإن المغلق بعد المعاناة ضائع، والمهمل بعد  
المراوغة ذائع.

(١) - في نسخة: (أمرهما).

(٢) - في نسخة: (صوتهم).

(٣) - في نسخة: (طلب مرضاتهما).

- ٩- وَلَا يَمْنَ عَلَيْهِمَا بِالْبَرِّ لَهُمَا وَلَا بِالْقِيَامِ لَأَمْرِهِمَا.
- ١٠- وَلَا يَنْظُرَ إِلَيْهِمَا شَرَرًا <sup>(١)</sup>.
- ١١- وَلَا يُقْطَبَ وَجْهُهُ فِي (وَجْهِهِمَا) <sup>(٢)</sup>.
- ١٢- وَلَا يُسَافِرَ إِلَّا بِإِذْنِهِمَا.

**[أصناف الناس وآداب مجالستهم:]**

واعلم: أَنَّ النَّاسَ بَعْدَ هُؤُلَاءِ فِي حَقْلِ ثَلَاثَةِ أَصْنافٍ:

- ١- إِمَّا أَصْنَفَقَاءُ.
- ٢- وَرَمَّا (معاريف) <sup>(٣)</sup>.
- ٣- وَرَمَّا مَحَايِلُ.

□ فَإِنْ يُبَيِّنَ بِالْعَوَامِ الْمَعْهُولُونَ، (فَآدَابُ مُجَالِسِهِمْ) <sup>(٤)</sup>:

- ١- تَرْكُ الْخَرْضُ فِي حَدِيثِهِمْ.
- ٢- وَقْلَةُ الْإِصْنَاعِ إِلَى أَرَاجِيَهُمْ.
- ٣- وَالْتَّغَافُلُ عَمَّا يَجْرِي مِنْ سُوءِ الْفَاظِهِمْ.
- ٤- وَالْاِخْتِرَازُ عَنْ كُرْكَةِ لِقَائِهِمْ وَالْحَاجَةِ إِلَيْهِمْ.
- ٥- وَالْقُتْبَيَةُ عَلَى مُنْكَرِهِمْ بِالْأَطْفَلِ وَالْتَّصْنِعِ عِنْدَ رَحَاءِ الْقَبُولِ مِنْهُمْ.

□ وَأَمَّا (الإِسْوَانُ <sup>(٥)</sup>) وَالْأَصْدِيقَاءُ <sup>(٦)</sup> فَعَلَيْكَ وَفِيهِمْ رَطِيقَانِ:

(٤) - في نسخة: (الجناح). يتمثل قول الله تعالى: (وَلَا يَخْفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ) [الأسراء: ٢٤].

(١) - وهو نظر الغضبان بغير العين أو هو النظر عن عين وشمال أو هو نظر فيه إعراض كما في القاموس.

(٢) - في نسخة: (وَجْهِهِمَا).

(٣) - في نسخة: (معارف).

(٤) - في نسخة: (فَآدَابُ بِمَحَالَةِ الْعَامَةِ).

(٥) - في نسخة: (الأخوة).

إِنَّهُمْ أَنَّ تَطْبِقَ أَوْلَى شُرُوطَ الصَّحْبَةِ وَالصَّدَاقَةِ، فَلَا تُؤْخِذْ إِلَّا مَنْ يَصْنَعُ  
لِلأُخْرَجَةِ وَالصَّدَاقَةِ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْمُرْءُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ،  
فَلَيَنْظِرْ أَحَدَكُمْ مِنْ يُخَالِلُ»<sup>(١)</sup>.

فَإِذَا طَلَبَ رَفِيقًا لِيَكُونَ شَرِيكَ فِي التَّعْلِيمِ وَصَاحِبَكَ فِي أَمْرِ دِينِكَ وَدُنْيَاكَ فَرَاعَ فِيهِ  
حَمْسُ حَسَابٍ:  
الْأُولُى: الْعُقْلُ، فَلَا خَيْرٌ فِي صُحْبَةِ الْأَحْمَقِ، فَلَيَأْتِي الْوَحْشَةُ وَالْقَطْعَيْنَ بِرُجُحٍ  
آخِرَهَا، وَأَحْسَنُ أَخْرَاهُ أَنْ يَضْرُكَ وَهُوَ يُرِيدُ أَنْ يَنْفَعَكَ، وَالْأَعْدُوُ الْعَاقِلُ خَيْرٌ مِنَ الْأَصْدِيقِ  
الْأَحْمَقِ.

قَالَ عَلَيْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

(فَلَا)<sup>(٢)</sup> تَصْحِبْ أَحَادِيلَ  
فَكَمْ مِنْ جَاهِلٍ أَرْدَى  
يُقْسِمُ الْمُرْءُ بِالْمُرْءِ  
(كَحَلُونِ النَّعْلِ بِالنَّعْلِ  
وَلِلشَّيْءِ مِنَ الشَّيْءِ  
وَلِلْقُلْبِ عَلَى الْقُلْبِ

وَلِيَكَ وَلِيَهُ  
حَلِيمًا حِينَ وَاحِدَاهُ  
إِذَا مَا الْمَرْءُ مَا شَاءَ  
إِذَا مَا الْفَعْلُ حَادَاهُ<sup>(٣)</sup>  
مَةٌ لَا يُسْتَوِي وَلَا شَبَابٌ  
ذَلِيلٌ حِينَ يُلْقَاهُ

(١) - أخرجه أبو داود (٤٨٣٣) والترمذى (٢٣٧٩).

وأخرجه الحاكم (١٧١/٤) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

وأخرجه أحمد (٣٠٣/٢) عن عبد الرحمن، مؤمل، قال: حدثنا زهير بن محمد - قال مؤمل: الخراساني - حدثنا موسى بن وردان، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المرء على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالطه». وقال مؤمل: «من يخالل».

(٢) - في نسخة: (ولا).

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - وعلى الإنسان أن يحسن اختيار الإخوان قبل اصطفائهم قبل قتال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٢٦٦ - ٢٦٧): فإذا عزم على اصطفاء الإخوان سبَّ أحواهم قبل إحسانهم، وكشف عن أخلاقهم قبل اصطفائهم؛ لما تقدم من قول الحكماء: أسرَّ تَعْبُرُ. ولا تبعه الوحدة على الاقدام قبل الخبرة، ولا حسنظن على الاعتزاز بالتصنيع؛ فإنَّ المَلَقَ - أي: القبول الحسن مع عبث القلب - مصادنه العقول، والنفاق تدليس الفطن، وهو سمة المتصنع، وليس فيمن يكون النفاق والملق بعض سعاديه خيرٌ يرجى، ولا صلاح يأمل. ولأجل ذلك قالت الحكماء: اعرف الرجل من فعله، لا من كلامه، وأعرف عبته من عينه، لا من لسانه. وقال خالد بن صفوان: إنما نفقت عند إخوانى؛ لأنى لم استعمل معهم النفاق؛ ولا قصرت بهم عن الاستحقاق...

ونذكر هنا اختلاف مذاهب الناس في كثرة الإخوان، فقد قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٢٧٥ - ٢٧٦): وقد اختلفت مذاهب الناس في اتخاذ الإخوان؛ فمنهم من يرى أن الاستثناء منهم أولى، ليكونوا أنوئي معنة ويداً، وأوفر تحبباً وتودداً، وأكثر تعاوناً وتفقداً. وقيل لبعض الحكماء: ما العيش؟ قال: إقبال الزمان، وغُرُّ السلطان، وكثرة الإخوان. وقد قيل: حلبة المرء كثرة إخوانه.

ومنهم من يرى أن الإقلال منهم أولى؛ لأنه أخفُّ أثقالاً وكُلُفَّ، وأقل تزاماً وخلقاً. وقد قال الإسكندر: المستكثر من الإخوان من غير اختيار، كالمستقر من المحارة. والمُلْقُ من الإخوان المنحرم لهم، كالذى يت弟兄 الجوهر. وقال عمرو بن العاص: من كثرة إخوانه كثر غرماؤه. وقال إبراهيم بن العباس: مثل الإخوان كالثار؛ قلبهما متانٌ، وكتيرها بوارٌ... وقال بعض اللغاء: لكن غرضك في اتخاذ الإخوان، واصطدام الصحاء تكثير المُلْدَدَة، لا تكثير العيادة، وتحصيل النفع، لا تحصيل المجمع، فواحدٌ يحصل به المراد، خيرٌ من ألف يُكْثِرُ الأعداد.

أما منهاب العقلاه وأهل الفضل في اتخاذ الإخوان فقد قال: وإذا كان التجانس والتشاكل من تواعد الأخوة وأسباب المودة، كان وفور العقل، وظهور الفضل، يقتضي من حال صاحبه قلة إخوانه؛ لأنه يروم مثله، ويطلب شكله، وأمثاله من ذوي العقل والفضل، أقل من أصدقاء من ذوي الحمق والنقص؛ لأن الخيار في كل جنس هو الأقل، فلنذلك قل وفور العقل والفضل. وقد قال الله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَنَادِنُكُمْ مِنْ وَرَاءِ الْحَجَرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ» [الحجرات: ٤]، فقل بهذا التعليل إخوان أهل الفضل لقائهم، وكثرة إخوان ذوي النقص والجهل لكتورتهم...

**الرابعة:** (لَا تَصْحِبْ)<sup>(١)</sup> حَرِيصًا عَلَى الدُّنْيَا<sup>(٢)</sup>، فَصَحْبَةُ الْحَرِيصِ عَلَى الدُّنْيَا  
سُمُّ قَاتِلٍ، لَأَنَّ الطَّبَاعَ مَجْبُورَةٌ عَلَى التَّشْبِيهِ وَالْاقْتِنَاءِ، بَلِ الطَّبَعُ يُسْرِقُ مِنَ الطَّبَعِ مِنْ حَيْثُ  
لَا يَدْرِي، فَمُجَاهَسَةُ الْحَرِيصِ تَرْبِيدٌ فِي حِرْصِكَ، وَمُجَاهَسَةُ الرَّاهِيْدِيْنَ تَرْبِيدٌ فِي رُهْبَانِكَ.  
**الخامسة:** الصَّدْقَ، لَا تَصْحِبْ كَذَابًا فَإِنَّكَ مِنْهُ عَلَى غُرْوِيْ، فَإِنَّهُ مِثْلُ السَّرَّابِ،  
يُقْرَبُ مِنْكَ الْبَعِيدُ وَيَقْدِمُ مِنْكَ الْقَرِيبَ، وَلَعْلَكَ تَغْدِمُ (اِحْتِمَاعَ)<sup>(٣)</sup> هَذِهِ الْحِصَابِ فِي سُكَّانِ  
الْمَدَارِسِ وَالْمَسَاجِدِ.

□ فَعَلَيْكَ بِاحْدِ اُمْرِيْنِ:  
١- إِمَّا الْعَزْلَةُ وَالْاِنْفِرَادُ (فِيْهَا)<sup>(٤)</sup> سَلَامَتِكَ.

(١) - في نسخة: (أن لا يكون)  
(٢) - قال الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٣٥٦ - ٣٥٨): وأما الحرص: فيسلب  
فضائل النفس، لاستيلاته عليها، ويعن من التوفير على العبادة، لتشاغله عنها، وييعث على التورط في  
الشبهات؛ لقلة تحزره منها... وأن الحريص لا يستزيد بحرصه زيادةً على رزقه، سوى إذلال نفسه،  
واخساط حالته. وروي: «الحرirsch الحاقد، والنفع الزاهد، يستوفيان أكلهما غير متقتضٍ منه شيئاً،  
فعلم النهاية. وقال بعض الحكماء: الحرص مسددة للدين والمرءة، والله ما عرفت من وجه  
رجل حرصاً فرأيت أن فيه مصطنعاً. وقال آخر: الحرirsch أسرى مهانة لا يفك أمره. وقال بعض البلاغة:  
المقادير العالية لا تناول بالملائكة، والأزرار المكتوبة لا تناول بالشدة والمكالبة، فذلل للمقادير نفسك،  
واعلم بأنك غير نايل بالحرirsch إلا حظك. وقال بعض الأدباء: رب حظ أدركك غير طالبه، ودر أحقره  
غير حاليه.... وليس للحرirsch غاية مقصودة يقف عندها، ولا نهاية محدودة يتبع بها؛ لأنه إذا وصل  
بالحرirsch إلى ما أمل، أغراه ذلك بزيادة الحرص والأمل، وإذا لم يصل رأى إضاعة العناء لوماً، والصبر  
عليه حزماً، وصار بما سلف من عنائه به أقوى رجاءً، وأبسط أملًا. وقد روي عن النبي صلى الله عليه  
وسلم أنه قال: «يشيب ابن آدم ويقى معه خصيلان: الحرirsch وطول الأمان». وقيل للمسبيح عليه  
السلام: ما بال المشايخ أحرirsch على الدنيا من الشباب؟ قال: لأنهم ذاقوا من طعم الدنيا مالم يذقه  
الشباب. ولو صدق الحرirsch نفسه، واستنتصر عقله، لعلم أن من تمام السعادة، وحسن التوفيق، الرضا  
بالقضاء، والقناعة بالقسم.

(٣) - في نسخة: (احتمال).

**الثانية:** حُسْنُ الْحُلُقِ، فَلَا تَصْحِبْ مِنْ سَاءَ حَلْقَةٍ، وَهُوَ الَّذِي لَا يَمْلِكُ نَفْسَهُ  
عِنْدَ الْعَصَبَ وَالْشَّهَرَةِ، وَقَدْ جَمَعَ عَلَقْمَةُ الْعَطَارِدِيُّ رَحْمَةَ اللَّهِ (عَالَمَ)<sup>(١)</sup> فِي وَصِيَّتِهِ لِأَنِّيهِ  
لَمَّا حَضَرَهُ الْوَفَاءُ قَالَ: يَا لَبِيَ إِذَا أَرَدْتَ صُحْبَةَ إِسْلَامٍ فَاصْحِبْ مِنْ إِذَا حَدَّثْتَ صَانِكَ،  
وَإِنْ صَحِحْتَ زَانِكَ، وَإِنْ<sup>(٢)</sup> قَعَدْتَ بَكَ مُؤْنَةً مَانِكَ، اصْحِبْ مِنْ إِذَا مَدَدْتَ يَدَكَ  
(بِحِيرَ)<sup>(٣)</sup> مَدَهَا، وَإِنْ رَأَيْتَ مِنْكَ حَسَنَةً عَدَهَا، وَإِنْ رَأَيْتَ مِنْكَ سَيِّئَةً سَدَهَا؛ اصْحِبْ مِنْ  
إِذَا قُلْتَ صَدَقَ قَوْلَكَ، وَإِنْ حَاوَلْتَ أَمْرًا (أَمْرَكَ)<sup>(٤)</sup>، وَإِنْ تَنَازَعْتَ مِنْ شَيْءٍ أَنْزَلَكَ.  
وَقَالَ عَلَيْهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ رَحْمَةً:

إِنَّ أَحَادِ الْحَقَّ مِنْ كَيْانَ مَعَكَ  
وَمَنْ يَطْرُدُ نَفْسَهُ لِيَفْعَلَ  
شَتَّتَ فِيْكَ شَمْلَهُ لِيَجْمَعَكَ  
وَمَنْ إِذَا رَبَّ الْزَّمَانِ صَدَعَكَ

**الثالثة:** الْصَّلَاحُ، فَلَا تَصْحِبْ فَاسِقاً مُبِرِّأً عَلَى مَعْصِيَةِ كَبِيرَةٍ، لَأَنَّ مَنْ يَحَافُ  
الَّهُ لَا يُصْرِرُ عَلَى (كَبِيرَةٍ)<sup>(٥)</sup>، وَمَنْ لَا يَحَافُ اللَّهُ لَا تُؤْمِنُ غَوَّلَهُ، بَلْ يَغْيِرُ بَغَيْرِ  
(الْأَحْوَالِ وَالْأَعْرَاضِ)<sup>(٦)</sup>. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِيِّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَلَا تُطِعْ مِنْ  
أَغْلَقْنَا قُلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَهُ وَهَوَاهُ (وَكَانَ أَمْرَهُ فُرْطَاهُ)<sup>(٧)</sup> [الكهف: ٢٨].

فَاخْتَرْ صُحْبَةَ الْفَاسِقِ، فَإِنَّ مُشَاهِدَةَ الْفَسْقِ وَالْمَعْصِيَةِ عَلَى الدُّنْوَامِ تُرِيلُ عَنْ قَلْبِكَ  
كَرَاهِيَّةَ الْمَعْصِيَةِ، وَيَهُرُونَ عَلَيْكَ أَمْرُهَا، وَلَذِلِكَ هَانَ عَلَى الْقُلُوبِ مَعْصِيَةُ الْغَيْبَةِ لِأَنَّهُمْ  
لَهَا، وَلَوْ رَأَوْا خَاتَمًا مِنْ ذَهَبٍ أَوْ مَلْبُوسًا مِنْ حَرْبَرٍ عَلَى فَقِيْهِ لَا شَتَّدَ إِنْكَارُهُمْ عَلَيْهِ،  
وَالْغَيْبَةُ أَشَدُّ مِنْ ذَلِكَ.

(١) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٢) - في نسخة: (إذا).

(٣) - في نسخة: (للحير).

(٤) - في نسخة: (أعانك ونصرك).

(٥) - في نسخة: (معصية كبيرة).

(٦) - في نسخة: (الأعراض والأحوال).

(٧) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

- أَخْ لَا خِرَاتَكَ فَلَا تُرَاعِ فِيهِ إِلَّا الدِّينَ.
- وَأَخْ لِدُنْيَاكَ فَلَا تُرَاعِ فِيهِ إِلَّا الْحُكْمُ الْحَسَنُ.
- وَأَخْ (النَّاسَ) <sup>(١)</sup> بِهِ فَلَا تُرَاعِ فِيهِ إِلَّا السَّلَامَةَ مِنْ شَرِّهِ وَقُتْبِهِ وَحِبِّهِ.

### وَالنَّاسُ ثَلَاثَةٌ:

أَحَدُهُمْ: مَثَلُهُ مَثَلُ الْغَذَاءِ لَا يُسْتَغْنِي عَنْهُ.  
 وَالآخَرُ: مَثَلُهُ مَثَلُ الدُّرَوَاءِ يُحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي وَقْتٍ دُرُونَ وَفْتٍ.  
 وَالثَّالِثُ <sup>(٢)</sup>: مَثَلُهُ مَثَلُ الدَّيَاءِ لَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ قُطْ، وَلَكِنَّ الْعَبْدَ قَدْ يَتَلَقَّبُ بِهِ، وَهُوَ الَّذِي لَا أَنْسَ فِيهِ وَلَا نَفْعَ، فَجَبُ مُدَارَاهُ إِلَى الْحَلَاصِ مِنْهُ، وَفِي مُشَاهِدَتِهِ فَائِدَةٌ عَظِيمَةٌ إِذْ وَفَقْتُ لَهَا، وَهُوَ أَنْ تُشَاهِدَ مِنْ حَبَائِثِ أَحْرَالِهِ وَأَعْوَالِهِ مَا تُسْقِبَحُهُ فَجَتِيهُ.

فَالسَّعِيدُ مِنْ مُعْظِمِ بَعْرِهِ، وَالْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْمُؤْمِنِ، وَقَيْلٌ لِعِيْسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: مَنْ أَدْبَثَ؟  
 (فَقَالَ) <sup>(٣)</sup>: مَا أَدْبَثَنِي أَحَدٌ لَكُنْ رَأَيْتُ جَهَنَّمَ الْجَاهِلِ فَاجْتَسَنَهُ <sup>(٤)</sup>، وَلَقَدْ صَنَقَ (عَلَى نَبِيِّنا وَعَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ) <sup>(٥)</sup>، فَلَمْ اجْتَنِبَ النَّاسُ مَا يَكْرُهُونَهُ مِنْ غَيْرِهِمْ لَكَمْلَتْ آدَابُهُمْ وَاسْتَغْنَوُا عَنِ الْمُؤْدِيْنَ.

وَأَمَّا مَنْ يَعْنِي وَلَا يَسْتَعْنِي، فَهُوَ كَرِيمُ الطَّبِيعِ، مُشَكُورُ الصُّنْعِ، قَدْ حَازَ فَضْلِيَّ الْإِبْتِدَاءِ وَالْإِكْتِفاءِ، فَلَا يَرِي ثَقِيلًا فِي نَابِيَّةِ، وَلَا يَقْعُدُ عَنْ نَهْضَةِ فِي مَعْوِيَّةِ؛ فَهَذَا أَشْرَفُ الْإِخْرَانِ نَفْسًا، وَأَكْرَمُهُمْ طَبِيعًا، فَيَبْغِي لَمْ يَأْجُدْ لَهُ الزَّرْمَانُ مِثْلُهُ - وَقُلْ أَنْ يَكُونَ لَهُ مِثْلُ؛ لَأَنَّهُ الْكَرِيمُ، وَالدُّرُّ الْبَيْمُ - أَنْ يَشْنِي عَنْهِ حَصْرَهُ، وَيَعْصِمُ عَلَيْهِ بَنَاجِدَهُ، وَيَكُونُ بِأَشْدِ ضَنْاً مِنْ بَنَاقَيْسِ أُمَوَّالِهِ، وَسَنِي ذَحَافِرَهُ، لَأَنْ نَفْعُ الْإِخْرَانِ عَامٌ، وَنَفْعُ الْمَالِ خَاصٌّ، وَمَا كَانَ أَعْمَمْ نَفْعًا، فَهُوَ بِالْأَدْخَارِ أَحْقَ... .

(١) - في نسخة: (تَسْتَانِس).

(٢) - في نسخة: (الآخر).

(٣) - في نسخة: (قال).

(٤) - أورده الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٣٦٥).

(٥) - في نسخة: (صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِيِّنَا وَسَلَّمَ).

٢- وَإِنَّمَا أَنْ تَكُونُ مُحَاذِلَتَكَ مَعَ شُرُكَائِكَ بِقَدْرِ حِصْنِهِمْ،  
 بِأَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْإِحْوَةَ ثَلَاثَةٌ<sup>(١)</sup> :

(٢) - في نسخة: (فَيَا فِيهَا).

(١) - ومن أقسام الداخلين في عدد الإخوان ما قاله الإمام الماوردي في أدب الدنيا والدين (ص ٢٧٧ - ٢٧٩): فإذا كان الأمر على ما وصفنا، فقد تقسم أحوال من دخل في عدد الإخوان أربعة أقسام: منهم من يعيّن ويستعين، ومنهم من لا يعيّن ولا يستعين، ومنهم من لا يستعين ولا يعيّن، ومنهم من يعيّن ولا يستعين.

فاما المعين والمستعين، فهو معاوض منصف، بودي ما عليه، ويستوفى ما له، فهو كالمنفرض: سُعْفَ عند الحاجة، ريسزد عند الاستفهام، وهو مشكور في معونته، ومعدور في استعانته؛ وهذه أعدل أحوال الإخوان.

واما من لا يعيّن ولا يستعين، فهو متارك، قد منع حبره، وقمع شره، فلا هو صديق يرجى، ولا هو عدو يخشى. وقد قال المغيرة بن شعبة: التارك للإخوان متزوك. ومن كان كذلك فهو كالصورة الممثلة؛ يروق حسنها، ويخونك نفتها؛ فلا هو مذوم لقمع شره، ولا هو مشكور لمنع حبره، وإن كان باللهم أجد، وقد قال الشاعر:

وَأَسْوَا أَيَّامَ الْفَتْيَةِ يَوْمَ لَا يُرَى لِهِ أَحَدٌ يُرَى عَلَيْهِ وَيُنَكِّرُ

غَيْرَ أَنْ فَسَادَ الرِّوْقَتْ وَتَغْيِيرَ أَهْلِهِ، يُوَجِّبُ شَكَرَ مِنْ كَانَ شَرِهِ مَقْطُوعًا، وَإِنْ كَانَ حَبْرَهُ مَمْتُوعًا، كَمَا قَالَ الْمُتَبَّنِ:

إِنَّا لَفِي زَمِنٍ تَرَكُ الْقِبَعَ بِهِ مِنْ أَكْثَرِ النَّاسِ إِحْسَانٌ وَإِجْمَاعٌ

وَأَمَّا مَنْ يَسْتَعْنِي وَلَا يَعْنِي، فَهُوَ لِنَفْعِهِ كُلُّهُ، وَمِهْنَ مُسْتَدْلُلٌ، قَدْ قُطِّعَ عَنْهُ الرِّغْبَةُ، وَيُسْطَعِنُ فِي الرِّهْبَةِ، فَلَا حَبْرَهُ يُرَجِّى، وَلَا شَرِهِ يَرْجُى، وَحِسْبُكَ مَهَانَةُهُ، مِنْ رَجُلٍ يَسْتَقْنِعُ عَنْدَ إِقْلَالِهِ، وَيَسْتَقْلُ عَنْدَ اسْتَقْلَالِهِ، فَلِيُسْلِمْهُ فِي الْإِحْمَاءِ حَظَّ، وَلَا فِي الْوَدَادِ نَصِيبٌ، وَهُوَ مِنْ جَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ دَاءُ الْإِخْرَانِ لَا مِنْ دَوَاهِهِمْ، وَمِنْ سَهْمِهِمْ لَا مِنْ غَدَانِهِمْ. وَقَالَ بَعْضُ الْحَكَمَاءِ: شَرٌّ مَا فِي الْكَرِيمِ أَنْ يَمْعَلَ حَبْرَهُ، وَحَبْرٌ مَا فِي الْلَّهِ أَنْ يَكْفُ عنْكَ شَرَهُ. وَقَالَ أَبِينَ الرُّومِيِّ:

عَذَرْنَا النَّخْلَ فِي إِبْدَاءِ شُوكِهِ يَرِدُ بِهِ الْأَنْمَالُ عَنْ جَنَاحِهِ

فَمَا لِعَوْسَجِ الْمَلْعُونِ أَبْدِيِّ لَهَا شُوكًا بِلَا ثَمَرٍ نَرَاهُ؟

**الوطيفة الثانية:** مراجعة حقوق الصحبة، فمهما اعقدت الشرارة، وانتظمت بيئتك وبين شريكك الصحبة، فعليك حقوق يوجبها عقد الصحبة، وفي القيام بها آداب، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «قتل الأخرين، مثل الذين تغسل إحداهم الأخر»<sup>(١)</sup>.

وأدخل صلى الله عليه وسلم أجمعه فاجتنب منها سوا كين، أحدهما معروج، والآخر مستقيم، وكان معه بعض أصحابه، فأعطاه المستقيم وأمسك لنفسه المعروج، فقال: يا رسول الله، (أنت)<sup>(٢)</sup> أحق مني بالمستقيم، فقال صلى الله عليه وسلم: «ما من صاحب يصحب صاحبا ولو ساعة من نهار إلا (ويسأل)<sup>(٣)</sup> عن صحبته، هل أقام فيها حق الله تعالى أو أضاعه»<sup>(٤)</sup>.

#### آداب الصحبة:

- الإيثار بالمال، فإن لم يكن هنا، فبدل الفضل من المال عند الحاجة.
- والإغاثة بالنفس في الحاجات على سبيل المبادرة من غير إحراج إلى الناس.
- وكتمان السر، وستر العيب، وأنسكوت عن تلقي ما (يسوء)<sup>(٥)</sup> من مدة الناس إياها.

(١) - قال العراقي في المغني عن حمل الأسفار (١٥٨): رواه المسلمي في آداب الصحبة، وأبو منصور الدبلي في مسند الفردوس من حديث أنس. بزيادة: (إذا التقى)، وفيه: أحمد بن محمد بن غالب الباهلي كتاب. قلت: لم أجده في مسند الفردوس للدبلي. وانظره في اختلاف السادة المتفقين (٢٠٤).

(٢) - في نسخة: (إنك).

(٣) - في نسخة: (مثل).

(٤) - لم أجده بهذا النقوط. ولكن أنظر الطيالسي (٢٠٥٣) والبخاري في الأدب المفرد (٥٤٤) والعربي في شرح السنة (٣٤٦٦) وأبي حمأن (٥٦٦) عن أنس بن مالك، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما تhabث اثنان في الله، إلا كان أفضلاهما أشدهما حباً لصاحبها». وذكر هذا الحديث المصنف في الإحياء.

(٥) - في نسخة: (يسوئه).

- وإن لغ ما يسره من شاء الناس عليه، وحسن الإصغاء عند الحديث، وترك المماراة فيه.
- وإن يدعوه بأحب أسمائه إليه، وإن يشي عليه بما يعرف من محاسنه، وإن يشكره على صنيعه في (حفة)<sup>(١)</sup>، وإن يذب عنه في غيره إذا تعرضاً لعرضه كما يذب عن نفسه، وإن يتصحح باللطف والتغطية إذا احتاج إليه.
- وإن يغفر عن زناه وهفته، (ولا)<sup>(٢)</sup> يثبت عليه.
- وإن يدعوه له في خدمته في حياته وبعد مماته.
- وإن يحسن الرفقاء مع أهله وأقاربه بعد موته.
- وإن يؤمِّر التخفيف عنه فلا يكله شيئاً من (حاجاته، فبروح سره)<sup>(٣)</sup> من مهماته، وإن يُظهر الفرج بجمع ما (يرتاج)<sup>(٤)</sup> له من مسارة، والحزن (بما)<sup>(٥)</sup> يتألم من مكارهه، وإن يضمِّر (في قلبه)<sup>(٦)</sup> مثل ما يظهره فيكون صادقاً في وده سراً وعلانية.
- وإن يبدأه بأسلام عند إقباله، وإن يرسع له في المجلس.
- ويخرج له من مكانه، وإن يشيشه عند قيامه.
- وإن يصمت عند كلامه حتى يفرغ من (كلامه، وتركه)<sup>(٧)</sup> المداخلة في كلامة، وعلى الجملة فعامله بما يحب أن يعامل به، فمن لا يحب أخيه مثل ما يحب لنفسه فاختوه زفاف، وهي عليه (وبالـ في الدنيا والآخرة)<sup>(٨)</sup>.

(١) - في نسخة: (وجهه).

(٢) - في نسخة: (فلا).

(٣) - في نسخة: (حاجته، وبروح قلبه).

(٤) - في نسخة: (يتحاج).

(٥) - في نسخة: (على).

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٧) - في نسخة: (خطابه، وتركه).

(٨) - في نسخة: (في الدنيا والآخرة وبالـ).

فهذا أدبك في حق العوام المجهولين، وفي حق الأصدقاء المُواجِهِين.

□ وَإِنَّمَا الْقُسْطُمُ الْثَالِثُ: وَهُمُ الْمُعَارِفُ<sup>(١)</sup> :

فاحذر منهم، فإنك لا ترى الشر إلا منْ تعرَّفُه، أما الصديق فیعينك، وأما المجهول: فلا يعرَّضُ لك، وإنما الشر كُلُّه من (المعاريف)<sup>(٢)</sup> الذين يُظْهِرون الصدقة بأسبيتهم فاقْلُل من المعارف ما قدرتُ، فإذا بُلِّيْتَ بِهِمْ في مدرسَةٍ أو (مسجدٍ أو جامِعٍ أو سوقٍ أو بلدٍ)<sup>(٣)</sup>، فیجيءُ أن لا (ستُصْنِعُ)<sup>(٤)</sup> منهم أحداً، فإنك لا تدرِّي لعنةَ حبْرٍ مِنْكَ، ولا تنظر إليهم بعین التعظيم لهم في حال دُنياهم فتهلك، لأن الدُّنيا صغيرة عند الله تعالى<sup>(٥)</sup> صغير ما فيها، ومهمما عظم أهل الدُّنيا في قلبك فقد سقطت من عَيْنِ الله تعالى؛ وإنك أن تُبَذِّلَ لَهُمْ دِينَكَ لِتَنالَ بهِمْ دُنياهم، (فلا) يفعُل ذلك أحد إلا صغر في أغانيهم، ثم حُرم ما عندهم.

وإن عادْرُوكَ فلا تُقابِلْهُمْ بالعنادِرَة، فإنك لا تُطِيقُ الصَّبَرَ على مُكافَاتِهِمْ فَيُذَهِّبُ دِينَكَ في عَدَاوَتِهِمْ، (ويَطْرُوْلُ)<sup>(٦)</sup> عَنْاؤَكَ عَمَّهُمْ، ولا تُسْكُنَ إليهم في حال إكرامِهِمْ إِيَالَة، وتسائِلَهُمْ عَيْنَكَ في وجْهِكَ، وإظهارِهِمْ الْمُؤْدَةَ لكَ، فإنك إن طلبتَ حقيقةَ ذلك لم تَجِدْ في الملة واحداً، ولا تُطْمَئِنَ أن يكون لكَ في (السر والعلن واحداً)<sup>(٧)</sup>.

(١) - في نسخة: (المعرف).

(٢) - في نسخة: (العارف).

(٣) - في نسخة: (جامع أو مسجد أو بلد أو سوق).

(٤) - في نسخة: ( تستحر).

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٦) - في نسخة: (فلم).

(٧) - في نسخة: (فيطرول).

(٨) - في نسخة: (العلن والسر واحد).

وَلَا تَعْجَبْ إِنْ تَهْرُوكَ في عَيْتِكَ، وَلَا تَعْضَبْ مِنْهُ، فَإِنَّكَ إِنْ أَنْصَفْتَ وَجَدْتَ (منْ)<sup>(١)</sup> نفسِكَ مِثْلَ ذَلِكَ حَتْىَ فِي أَصْدِيقَاتِكَ وَأَقْارِبِكَ، بَلْ فِي أَسْتَاذَكَ وَوَالِدِيكَ، فَإِنَّكَ تَذَكُّرُهُمْ فِي الْعَيْتَةِ بِمَا لَا تُشَاهِدُهُمْ بِهِ فَاقْطَعْ طَعْنَكَ عَنْ مَا لَهُمْ وَجَاهَهُمْ وَمَعْرِفَتِهِمْ، فَإِنَّ الطَّامِعَ فِي الْأَكْثَرِ حَائِبٌ فِي الْمَالِ، وَهُوَ ذَلِيلٌ لَا مَحَالَةَ فِي الْحَالِ، (وَإِذَا)<sup>(٢)</sup> سَأَلْتَ وَاجِدًا حَاجَةَ فَقَضَاهَا، فَاشْكُرِ اللَّهَ تَعَالَى وَاشْكُرُهُ، وَإِنْ قَصَرَ فَلَا تُعَاتِبْهُ، وَلَا تَشَكُّهُ فَصَبِّرْ عَذَارَةً، وَكُنْ كَالْمُؤْمِنِ يَطْلُبُ الْمَعَافِيرَ، وَلَا تَكُنْ كَالْمُنَافِقِ يَطْلُبُ الْعِيْنَبَ، وَقُلْ لَعْلَهُ قَصَرَ لِغَدِيرَ لَهُ لَمْ أَطْلَعْ عَلَيْهِ.

وَلَا تَعْطِنَ أَحَدًا مِنْهُمْ مَا لَمْ تَتَوَسَّمْ فِيهِ أَرَأَى مَحَايِلَ الْقُبُولِ وَلَا لَمْ يَسْتَمِعْ (منْ)<sup>(٣)</sup>، وَصَارَ حَصْنًا عَيْلِكَ، فَإِذَا أَحْطَلْأُرُوا فِي مَسَالَةٍ، وَكَانُوا يَأْنَفُونَ مِنْ (التعلُّم)<sup>(٤)</sup> مِنْ كُلِّ أَحَدٍ، فَلَا تَعْلَمُهُمْ، فَإِنَّهُمْ يَسْتَغْيِلُونَ مِنْكَ عِلْمًا، وَيَصْبِحُونَ لَكَ أَعْدَاءً، إِلَّا إِذَا تَلَعَّنَ ذَلِكَ بِمَعْصِيَةِ يُقَارِبُونَهَا عَنْ جَهْلِهِمْ، فَإِذَا كَرِّرَ الْحَقَّ بِلُطْفِيْهِ مِنْ عَيْنِ عَنْفِيْهِ، وَإِذَا رَأَيْتَ مِنْهُمْ كَرَامَةً وَحَرَّيْرَ، فَاشْكُرِ اللَّهَ الَّذِي حَسِّنَ إِلَيْهِمْ، وَإِذَا رَأَيْتَ مِنْهُمْ شَرَّاً نَكِلُهُمْ إِلَيْهِ اللَّهَ تَعَالَى، وَاسْتَعْدُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهِمْ، وَلَا تُعَاتِبْهُمْ، وَلَا تُقْلِلَ لَهُمْ: لَمْ لَمْ تَعْرِفُوا حَقَّيْ وَأَنَا فُلَانُ ابْنُ فُلَانَ، وَأَنَا الْفَاضِلُ فِي الْعُلُومِ، فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ كَلَامِ الْحَمْقَى، وَأَشَدُ النَّاسِ حَمَاقَةً مِنْ يُرَكِّي نَفْسَهُ وَيُثْنِي عَلَيْهَا.

وَاعْلَمْ: أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يُسَلِّطُهُمْ عَيْنَكَ إِلَّا لِذَنِبِيْ سَبَقَ مِنْكَ، فَاسْتَغْفِرِ اللَّهِ مِنْ ذَنِبِكَ.

وَاعْلَمْ: أَنَّ ذَلِكَ غُورَةَ مِنَ اللَّهِ (تعالَى)<sup>(٥)</sup>.

وَكُنْ فِيمَا يَبْتَهِمُ سَيِّعًا لِرَحْقَهِمْ، أَصَمَّ عَنْ بَاطِلِهِمْ، نَطَرْقَا بِمَحَايِلِهِمْ، صَمُوتًا عَنْ مَسَارِيْهِمْ، وَاحْذَرْ مُخَالَطَةَ مُنْفَقَهَ الرَّسَانِ، لَا سَيِّمَا الْمُشَتَّعِلِينَ بِالْجَلَافِ وَالْجِدَالِ،

(١) - في نسخة: (في).

(٢) - في نسخة: (فُلَادَات).

(٣) - في نسخة: (ذلك).

(٤) - في نسخة: (التعليم).

(٥) - في نسخة: (تعالى لك).

لَدُفْعِ الشَّرِّ عَنِي بِالْحِجَّاتِ  
كَانَهُ مَذْمَلًا قَلْبِي مَسَرَّاتِ  
فَكَيْفَ أَسْلَمُ مِنْ أَهْلِ الْمُرَوَّاتِ  
وَفِي الْحَفَاءِ لَهُمْ قَطْعُ الْأُخْرَاتِ  
وَكُنْ حَرِيصًا عَلَى كَسْبِ (الثَّيَّاتِ)<sup>(١)</sup>  
أَصْمَمْ أَكْمَمْ أَعْمَمْيَ دَاقِيَاتِ  
وَكُنْ أَيْضًا كَمَا قَالَ بَعْضُ الْمُحْكَمَاءِ: الَّتِي صَدَقْتَكَ وَعَدْتَكَ بِوَجْهِ الرُّضَا، مِنْ غَيْرِ مَذْلَةٍ  
(لَهُمَا)<sup>(٢)</sup>، وَلَا هَيَّةٌ مِنْهُمَا، وَتَرَقَّرُ مِنْ غَيْرِ كَبِيرٍ، وَتَوَاضَعَ مِنْ غَيْرِ مَذْلَةٍ، وَكُنْ فِي جَمِيعِ  
أَمْرَكَ في (أُوسَاطِهَا)<sup>(٣)</sup>، فَكَلَّا طَرَفَيِ الْأُمُورِ، كَمَا قَيْلَ:  
عَلَيْكَ بِأُوسَاطِ الْأُمُورِ فَإِنَّهَا  
وَلَا تَكُنْ فِيهَا مُفْرِطًا أَوْ مُفَرِّطًا  
وَلَا تَنْتَرِ في عِطْفَتِكَ، وَلَا تُكْبِرِ الْأَنْفَاتَ (إِلَيْ وَرَائِكَ)<sup>(٤)</sup>، وَلَا تَقِيفَ عَلَى الْجَمَاعَاتِ،  
وَإِذَا حَسْتَ فَلَا تَسْتَرْفُ، وَتَحْفَظْ مِنْ تَشْيِيكِ أَصْبَاعِكَ، وَالْعَبْسِ بِلْحِيَّاتِكَ وَخَاتِمِكَ،  
وَتَعْلِيلِ أَسْبَابِكَ، وَإِذْخَالِ أَصْبَاعِكَ فِي أَنْفِكَ، وَكَثْرَةِ بُصَاقِكَ وَتَحْمِكَ، وَطَرْدِ الدُّبَابَ عَنْ  
وَجْهِكَ، وَكَثْرَةِ التَّمَطْيِي وَالثَّاوِبِ فِي وُجُوهِ النَّاسِ، وَفِي الصَّلَاةِ وَغَيْرِهَا.  
وَنَبِّئُكَ مَحْبِلُكَ هَادِفًا، وَحَدِيدُكَ مُنْطَوِّهَا، وَاصْبِعِي إِلَى الْكَلَامِ الْحَسَنِ مِنْ حَدَّثَكَ مِنْ  
غَيْرِ إِطْهَارٍ تَعْجِبُ مُفْرِطِي، وَلَا سَأْلَةٌ إِعْادَتِهِ، وَاسْكُتْ عَنِ الْمُضَاجِكَ وَالْجَكَابَاتِ، وَلَا  
تُحَدِّثْ عَنِ إِعْجَابِكَ بِوَلَدِكَ وَشَيْرِكَ وَكَلَامِكَ وَتَصْنِيفِكَ وَسَابِرِكَ مَا يَحْصُكَ، وَلَا تَتَصَنَّعْ

(١) - في نسخة: (دواء).

(٢) - في نسخة: (اللدودات).

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - في نسخة: (أُوساطها).

(٥) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

وَاحْذَرْ مِنْهُمْ، فَإِنَّهُمْ يَرِيَضُونَ بِكَ (لِحَسَنِهِمْ)<sup>(١)</sup> رَبِّ الْمُؤْمِنِ، وَيَقْطَعُونَ عَلَيْكَ بِالظُّنُونِ،  
وَيَتَعَامِرُونَ وَرَاءَكَ (بِالْعَيْوِنِ)<sup>(٢)</sup>، يُحْصُونَ عَلَيْكَ عَثَارَاتِكَ فِي عِشَرِهِمْ حَتَّى يُجْهِرُوكَ بِهَا فِي  
(حَالِ)<sup>(٣)</sup> غَيْظِهِمْ وَمَنَاظِرِهِمْ، لَا يُقْبِلُونَ لَكَ زَلَّةً، وَلَا يَسْتُرُونَ  
عَلَيْكَ عَوْزَةً، يُحَاسِّسُونَكَ عَلَى التَّقْبِيرِ وَالْقَطْمَمِ، وَيَحْسُلُونَكَ عَلَى الْقَبَيلِ وَالْكَبِيرِ،  
وَيَحْرَضُونَ عَلَيْكَ الْإِعْوَانَ بِالنَّسِيمَةِ، وَالْبَلَاغَاتِ وَالْبَهَانَ؛ إِنْ (رَضْوا)<sup>(٤)</sup> فَظَاهِرُهُمْ الْمَلِئُ،  
وَإِنْ سَخَطُوا فَبِأَنْتِهِمْ (الْحَقِيقُ)<sup>(٥)</sup>، ظَاهِرُهُمْ تِبَابٌ، وَتَاطِنُهُمْ ذَبَابٌ.  
هَذَا حُكْمُ مَا قَطَعَتْ بِهِ الْمُشَاهَدَةُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ إِلَّا مِنْ عِصْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى، فَصَحْبُهُمْ  
خُسْرَانٌ وَمَعَاشرُهُمْ خُذْلَانٌ.

هَذَا حُكْمُ مَنْ يُظْهِرُ لَكَ الصَّدَاقَةَ، فَكَيْفَ مَنْ يُحَاهِرُكَ بِالْعَدَاوَةِ؟  
قال القاضي ابن معروف رحمة الله تعالى:

فَاحْذَرْ عَدُوكَ مَرَّةً  
فَكَانَ أَغْرِيَ بِالصَّدِيقِ  
وَكَذَلِكَ (قال ابن تَمَامٍ)<sup>(٦)</sup>:  
عَلَوْكَ مِنْ صَدِيقِكَ مُسْتَفَادَةً  
فَإِنَ الْدَّاءُ أَكْثَرُ مَا تَرَاهُ  
يَكُونُ مِنَ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ  
أَرْجُتُ نَفْسِي مِنْ هُمْ الْعَدَاوَاتِ  
لَمَّا عَفَوْتُ وَلَمْ أَحْقِدْ عَلَى أَحَدٍ

(١) - في نسخة: (عمسدهم).

(٢) - في نسخة: (بالعيوب).

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - في نسخة: (رفضوا).

(٥) - في نسخة: (الحق). والحق: الغيظ.

(٦) - في نسخة: (قيل في المعنى).

(وَإِنْ) <sup>(١)</sup> رَأَيْتَ نَفْسَكَ (تَسْتَقْلُ)<sup>(٢)</sup> الْعَمَلَ يَهْدِي إِلَيْكُوهُ الْوَطَافِيفَ، وَتَرْكَهُ هَذَا الْفَنِّ مِنَ الْعِلْمِ، وَتَقُولُ لَكَ نَفْسُكَ: أَنِّي يَنْفَعُكَ هَذَا الْفَنُّ فِي مَحَاجِلِ الْعَلَمَاءِ؟ وَمَنِّي يُقْدِمُكَ هَذَا عَلَى الْأَفْرَانِ وَالنُّظَرَاءِ؟ وَكَيْفَ يُرْفَعُ مَنْصِبُكَ فِي مَحَالِسِ الْأَمْرَاءِ وَالْوَرَّاءِ، (وَكَيْفَ يُوْصِلُكَ<sup>(٣)</sup> إِلَى الصَّلَةِ وَالْأَرْزَاقِ وَوِلَايَةِ الْأَرْقَافِ وَالْفَضَّاءِ؟

فَاعْلَمْ: أَنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ أَغْرَاكَ وَأَنْسَاكَ مُقْبِلَكَ وَتُرْكَكَ، فَاطْلُبْ لَكَ شَيْطَانًا مِثْلَكَ! يُعْلَمُكَ مَا تَنْطَنُ أَنَّهُ يَنْفَعُكَ وَيُوْصِلُكَ إِلَى بُعْيُنكَ.

ثُمَّ اعْلَمْ: أَنَّهُ قَطُّ لَا يَصْفُرُ لَكَ الْمُلْكُ فِي مَجْلِيكَ فَضْلًا عَنْ قَرْبِيكَ وَبَلِدِيكَ، ثُمَّ يَقُولُكَ الْمُلْكُ الْمُقِيمُ وَالنَّعِيمُ الدَّائِمُ فِي جَوَارِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ أُولَأَ وَآخِرًا، وَظَاهِرًا وَبَاطِنًا، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

نَمَّ الْكِتَابُ بِحَمْدِ اللَّهِ وَعَوْنَهِ وَحَسْنِ تَوْفِيقِهِ.

(٦) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.  
 (٧) - في نسخة: (قلبك بالإيمان).  
 (٨) - وهي غاية العلوم: وهي عبارة عن نور يظهر في القلب عند تطهيره من صفاتي المذمومة ويكشف من ذلك النور أمور كثيرة حتى تحصل المعرفة الحقيقة بذلك الله تعالى وبصفاته الباقيات التامات وبأفعاله وبمحكمه في حكم خلق الدنيا والآخرة ووجه تربيته للأخرة على الدنيا. (مراقي العبودية ص ٩١).

(١) - في نسخة: ( فإذا ).

(٢) - في نسخة: ( تستقل ).

(٣) - في نسخة: ( يوصلك ).

تَصْبِعُ الْمَرْأَةُ فِي التَّرْبَينِ وَلَا تَبْدِلُ بَدْلَ الْعَبْدِ، وَتَوْقِي كُثْرَةَ الْكِحْلِ وَالْإِسْرَافِ فِي الْدُّهْنِ، وَلَا تُلْجِي فِي الْحَاجَاتِ، وَلَا تُسْعَحُ أَحَدًا عَلَى (الظَّلْم)<sup>(٤)</sup>.  
 وَلَا تُعْلَمُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِكَ وَبَلِدِكَ - فَضْلًا عَنْ غَيْرِهِمْ - بِمَقْدَارِ مَالِكَ، فَإِنَّهُمْ إِنْ رَأَوْهُ قَبْلًا هُنْتُ عَلَيْهِمْ، وَإِنْ رَأَوْهُ كَثِيرًا لَمْ تَلْعَجْ (قَطْ رَضَاهُمْ)<sup>(٥)</sup>، وَاحْجُفُهُمْ مِنْ غَيْرِ عُنْفٍ، وَلَنْ يَهْزِلُهُمْ مِنْ غَيْرِ ضَعْفٍ، وَلَا تَهْازِلُ أَمْتَكَ وَلَا عَبْدَكَ فَيَسْقُطُ وَقَارُوكَ (مِنْ قُلُوبِهِمْ)<sup>(٦)</sup>.  
 وَإِذَا حَاصَمْتَ قَوْرَقْ، وَتَعْقِظُهُ مِنْ جَهْلِكَ وَعَجَلِيَّكَ، وَتَنْكِرُهُ فِي حُجَّتِكَ، وَلَا تُكْثِرِ الإِشَارَةَ بِيَدِيَّكَ، وَلَا تُكْثِرِ الْأَيْقَاتَ إِلَيْهِ وَرَأِيَّكَ، وَلَا تَحْتُ عَلَى رُكْبَيِّكَ، وَإِذَا هَذَا غَبَبَكَ قَتَّلَكُمْ، وَإِذَا قَرِبَكَ السُّلْطَانُ كَفْكَنْ (مِنْهُ)<sup>(٧)</sup> عَلَى حَدِّ السَّنَانِ.  
 وَرَأِيَّكَ وَصَدِيقَ الْعَالِيَّةِ، فَإِنَّهُ أَعْدَى الْأَعْدَاءِ، وَلَا تَجْعَلْ مَالَكَ أَكْرَمَ مِنْ عِرْضِكَ.  
 (فَهَذَا) <sup>(٨)</sup> الْفَدْرُ يَا فَقَى يَكْبِيَكَ مِنْ بِدَائِيَّةِ الْهَدَائِيَّةِ، فَخَرَبَ بِهَا نَفْسَكَ فَإِنَّهَا ثَلَاثَةَ أَقْسَامٌ:

□ قَسْمٌ فِي آدَابِ الْطَّاعَاتِ.

□ وَقَسْمٌ فِي تَرْكِ الْمَعَاصِيِّ.

□ وَقَسْمٌ فِي مُخَالَطَةِ الْخَلْقِ.

وَهِيَ جَامِعَةُ لِجَمِيلِ مُعَامَلَةِ الْعَبْدِ مَعَ الْحَالَقِ وَالْخَلْقِ، فَإِنْ رَأَيْتَهَا مُنَاسِيَةً لِنَفْسِكَ وَرَأَيْتَهَا قَبْلَكَ تَبَاهِلُ إِلَيْهَا رَاغِبًا فِي الْعَمَلِ بِهَا.

فَاعْلَمْ: أَنَّكَ عَبْدُ نُورِ اللَّهِ (عَلَيْهِ) <sup>(٩)</sup> (بِالْإِيمَانِ قَبْلَكَ) <sup>(١٠)</sup> وَشَرَحَ بِهِ صَدْرَكَ، وَتَحْقِقْ أَنَّ لِهِنْدِيَّةِ الْبِدَائِيَّةِ نَهَايَةَ، وَوَرَاءَهَا أَسْرَارًا وَأَغْوَارًا وَعَلُومًا وَمُكَاشَفَاتٍ<sup>(١١)</sup>، وَقَدْ أُرْدَعْنَاهَا فِي كِتَابِ إِحْيَاءِ عُلُومِ الدُّنْيَا، فَاَشْتَغَلْ بِتَحْصِيلِهِ.

(١) - في نسخة: (ظلم).

(٢) - في نسخة: (رضاهem قط).

(٣) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٤) - ما بين: ( ) زيادة من نسخة.

(٥) - في نسخة: (وهذا).

## فهرس الآيات القرآنية

|                                     |               |
|-------------------------------------|---------------|
| بسم الله الرحمن الرحيم.....         | ٣٥.....       |
| سورة البقرة ﴿٤١﴾ و ﴿٤٢﴾ .....       | ١١٢.....      |
| سورة العنكبوت .....                 | ٧٦.....       |
| سورة آل عمران ﴿٦١﴾ .....            | ١١١.....      |
| سورة النساء ﴿١٠﴾ و ﴿٦٢﴾ .....       | ١١٩.....      |
| سورة المائدة ﴿٦﴾ .....              | ٤٥ و ٤٤.....  |
| سورة الأنعام ﴿٦٨﴾ .....             | ١١٩.....      |
| سورة الأعراف ﴿١٢﴾ .....             | ١٣٥.....      |
| سورة هود ﴿٦﴾ و ﴿١١٣﴾ .....          | ١٢٢.....      |
| سورة يوسف ﴿٥٣﴾ .....                | ١٥٣ و ١٨..... |
| سورة الحجّر ﴿٤٤﴾ .....              | ١٠٨.....      |
| سورة النحل ﴿٩٤﴾ و ﴿٩٥﴾ .....        | ١١١.....      |
| سورة الإسراء ﴿٢٤﴾ و ﴿٧٩﴾ .....      | ٥٣.....       |
| سورة الكهف ﴿٢٨﴾ و ﴿٧١﴾ .....        | ١٥١.....      |
| سورة الانفطار ﴿١٣﴾ و ﴿١٤﴾ .....     | ١٨٠.....      |
| سورة طه ﴿٧﴾ و ﴿٢٧﴾ و ﴿١٣٠﴾ .....    | ٧٠.....       |
| سورة المؤمنون ﴿٥﴾ و ﴿٦﴾ .....       | ١٢٢.....      |
| سورة الأعلى ﴿٩٨﴾ و ﴿٩٧﴾ .....       | ٣٥.....       |
| سورة التور ﴿٢٤﴾ .....               | ١٠٨.....      |
| سورة الفرقان ﴿٧٢﴾ .....             | ١٢٠.....      |
| سورة القصص ﴿٥٥﴾ .....               | ١٢٠.....      |
| سورة السجدة ﴿٢٣﴾ و ﴿٢٦﴾ .....       | ٧٦.....       |
| سورة الفلق ﴿١٢﴾ و ﴿٦٤﴾ و ﴿٥٥﴾ ..... | ١٢٧.....      |
| سورة الناس ﴿١٩﴾ .....               | ١١٦.....      |
| سورة الأحزاب ﴿١٩﴾ .....             | ٦٦.....       |

## فهرس الأحاديث والآثار

|                                                                    |                   |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------|
| (أ)                                                                |                   |
| الآيات من آخر سورة البقرة.....                                     | ٢٦.....           |
| اقرأوا الملائكة.....                                               | ٣١.....           |
| اتقدوا بالليل.....                                                 | ٣٠.....           |
| اجتهدوا في العمل.....                                              | ١٠٦.....          |
| اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وتراء.....                                | ٧٣.....           |
| ارحموا عزيز قوم ذل.....                                            | ١٤٨.....          |
| استعينوا بطعام السحر.....                                          | ٦٨.....           |
| استعينوا على فضاء الحوائط.....                                     | ١٢٨.....          |
| استشهد رجل متى يوم أحد.....                                        | ١١١.....          |
| المسوا من أيامكم البيض.....                                        | ٩١.....           |
| الله أكبير يا حميد.....                                            | ٨٠.....           |
| الله أعلم في نورا في قلبي.....                                     | ٥١.....           |
| الله أعلم من التوابين.....                                         | ٤٠.....           |
| الله أعلم من الذين يستمعون القول.....                              | ٣٨.....           |
| الله أعلم يخالك عن حرامك.....                                      | ٩٥.....           |
| الله أعلم يغرنك وفاحش لي.....                                      | ٤٨.....           |
| الله أهدا.....                                                     | ٨٨.....           |
| الله أهدي فی من مدحی.....                                          | ٨٣ و ٨٢.....      |
| الله أنت رب لا إله إلا أنت.....                                    | ٥٦.....           |
| الله أنت السلام وملك السلام.....                                   | ٥٤.....           |
| الله أرجح رائحة الجنة.....                                         | ٣٦.....           |
| الله أعطي كتابي بسمي.....                                          | ٣٧.....           |
| الله أعني على تلاوة كتابك.....                                     | ٣٦.....           |
| الله إيا نسألك أن تبتنا في هذا اليوم إلى كل خير.....               | ٢٨٠.....          |
| الله إياك إنما حاصدا.....                                          | ٤٩.....           |
| الله إياك إنما صادقا.....                                          | ٥٠.....           |
| الله إياك عن السائلين عليك.....                                    | ٤٧.....           |
| الله إياك رحمة من عندك.....                                        | ٤٩ و ٤٦.....      |
| الله إياك علمانا فاغفرا.....                                       | ٩٦.....           |
| الله إياك عند إقبال إليك.....                                      | ٧٠.....           |
| الله إياك عند حضور صلاتك.....                                      | ٥٣.....           |
| الله إياك الفوز عند اللقاء.....                                    | ٥٠.....           |
| الله إياك من الخير كله.....                                        | ٥٤.....           |
| الله إياك اليمن والبركة.....                                       | ٣٥.....           |
| الله إني أصبحت لا أستطيع دفع ما أكره.....                          | ٥٥.....           |
| الله إني أعوذ بك أن تزل قمي على الصراط.....                        | ٣٩.....           |
| الله إني أعوذ بك أن تعطيني كتابي بعملي.....                        | ٣٧.....           |
| الله إني أعوذ بك من علم لا ينفع.....                               | ٩٦ و ٩٩.....      |
| الله إني أنزلتك حاجتك.....                                         | ٥٠.....           |
| الله بك أصيحتها ويد أمسينا.....                                    | ٢٨.....           |
| الله يرض وجهي بترك.....                                            | ٣٦.....           |
| الله تبت قمي على الصراط.....                                       | ٣٩.....           |
| الله حرم شعري ونشرى على النار.....                                 | ٣٧.....           |
| الله ذليل الشديد.....                                              | ٥.....            |
| الله رب هذه الدورة الثامنة.....                                    | ٧١.....           |
| الله صل على محمد وعلى آله وآل محمد وآل عباد رسولك النبي الأمي..... | ٨٧.....           |
| الله صل على محمد وعلى آله وآل محمد وآل عباد .....                  | ٨٧ و ٥٩ و ٥٣..... |
| الله طه قلبي من النفاق.....                                        | ٢٣.....           |
| الله غشى برحمتك.....                                               | ٣٧.....           |
| الله قادر السموات والأرض.....                                      | ٢٨.....           |
| الله فلك رقيبي من النار.....                                       | ٣٨.....           |
| الله لا ينفع ما أعطيت.....                                         | ٥٩.....           |
| الله هذا الداء وعليك الإجابة.....                                  | ٥٠.....           |
| الله يا غني يا حميد.....                                           | ٩٤.....           |
| أنذرون ما الغيبة؟.....                                             | ١١٥.....          |
| أنثيت الله على وسلم فصلت مع المرء.....                             | ٧١.....           |
| أنجب للناس ما يحب نفسك.....                                        | ١٣١.....          |
| إذا أحدهم كان الغاظ.....                                           | ٣٠.....           |
| إذا أتيت الغاظ فلا تقلوا القبلة.....                               | ٣١.....           |
| إذا أتمن الإمام فأتسألا.....                                       | ٨١.....           |
| إذا باه أحدكم فلا يستقبل الريح ب يول.....                          | ٣٢.....           |
| إذا باه أحدكم فلربت يول.....                                       | ٣٢.....           |
| إذا توڑتم فلا تتفضوا أباكم.....                                    | ٤١.....           |
| إذا جاء أحدكم الإمام يخطب.....                                     | ٩٣.....           |
| إذا جاء أحدكم يوم الجمعة والإمام خطب.....                          | ٩٣.....           |
| إذا دخل أحدكم المسجد فلربك ركعن.....                               | ٤٩.....           |
| إذا دخل أحدكم المسجد فليس عليه صلى الله عليه وسلم.....             | ٤٨.....           |
| إذا رأيتم من يبيع أو ينبع في المسجد.....                           | ٤٨.....           |
| إذا سجد أحدكم.....                                                 | ٨٣.....           |
| إذا سمعتم النساء.....                                              | ٥٢.....           |
| إذا صلى أحدكم الجمعة فليصل بعدها أربعاء.....                       | ٩٦.....           |
| إذا صمت في الشهرين ثلاثة.....                                      | ١٠٠.....          |
| إذا فرغ أحدكم من الشهد الآخر.....                                  | ٨٨.....           |
| إذا قال أحدكم: سبحان رب العظيم ثلاثة.....                          | ٨٢.....           |
| إذا قام أحدكم عن فراشه.....                                        | ٧٦.....           |
| إذا قلت لصاحبك.....                                                | ٩٤.....           |
| أربع من كن فيه كان مافظا.....                                      | ١١٤.....          |
| أرجو رحمة الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم حلقه.....                | ٣١.....           |
| استغفر الله العظيم.....                                            | ٥٩.....           |
| مسلم المسلمين إسلاما.....                                          | ٦٥.....           |
| أشهد أن لا إله إلا الله وحده.....                                  | ٤٠.....           |
| أصبحنا على فطرة الإسلام.....                                       | ٢٨.....           |
| أصبحنا وأصبح الملك لله.....                                        | ٢٧.....           |

|                                                                 |     |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| أنيب رجل يوم أحد.....                                           | ١١١ |
| أعدى أعدائك نمسك.....                                           | ١٥٣ |
| أعزز بالله من الشيطان الرجيم.....                               | ٨١  |
| أنفل الصيام بعد رمضان شهر الله الحرام.....                      | ٩٩  |
| اقاتلها الله وادمها.....                                        | ٥٣  |
| أقلموا عن المعاصي.....                                          | ١٠٥ |
| أكثروا الصلاة على في الليلة الراهء.....                         | ٩٣  |
| أكثروا من ذكر هادم الذناد.....                                  | ٥٧  |
| ألا أخربكم بالذلة؟.....                                         | ١٠٧ |
| الآن ينكح بالفتحية كل الفتن؟.....                               | ١٤٦ |
| الإمام راعي ومسؤول عن رعيته.....                                | ١٠٧ |
| أمرت بآنسواك.....                                               | ٣٥  |
| أمسينا وأمسى لللل الله.....                                     | ٢٨  |
| أنا جليس من ذكري.....                                           | ١٤٣ |
| أنا زعيم بيت في ربيخ الخطا.....                                 | ١١٧ |
| أنا عند المكرا فليفهم.....                                      | ١٤٣ |
| أول الناس يقضى لهم يوم القيمة ثلاثة.....                        | ١٢٢ |
| أوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم بثلاث.....                      | ١٠٠ |
| أول شيء يرفع من هذه الأمة المختصر.....                          | ٨٥  |
| أولاً تدري فلعله كلهم فيما لا يتعبه.....                        | ١١١ |
| إن أشد الناس عذاباً يوم القيمة عالم لم يفنه الله بعلمه.....     | ١٩  |
| إن الحسد يأكل الحسنا.....                                       | ١٣٠ |
| إن الحال بين.....                                               | ١٢٥ |
| إن رجلاً توفي ف قالوا: أبشر بالجنة.....                         | ١١١ |
| إن الرجل يتكلم بالكلمة يضحك بها.....                            | ١١٠ |
| إن الرجل يتصلى الصلاة.....                                      | ٨٥  |
| إن الرجل ليصلبي، ولعله أن لا يكون له من صلاته إلا عشرها.....    | ٨٥  |
| إن الرجل ليصرف وما كتب له إلا عشر صلات.....                     | ٨٥  |
| إن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى رجلاً متغلاً.....           | ٤٤  |
| إن رسول الله صلى الله عليه وسلم سمح رأسه بيده.....              | ٣٧  |
| إن رسول الله صلى الله عليه وسلم في وضوئه رأسه.....              | ٣٨  |
| إن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى أن يجال في الماء الراك..... | ٣١  |
| إن الشهيد يؤمن به يوم القيمة.....                               | ١٣٢ |
| إن عامة إذاب الغرفة.....                                        | ٣٢  |
| إن العبد إذا صلى في العلانية فأحسن.....                         | ٨٦  |
| إن العبد ليتكلم بالكلمة ينزل بها في النار.....                  | ١١٠ |
| إن العبد ليصلبي الصلاة.....                                     | ٨٥  |
| إن العجب ليأكل الحسنا.....                                      | ١٣٣ |
| إن الحسنة يابا يقال له الريان.....                              | ١٠٤ |
| إن للحقائق علامات.....                                          | ١١٤ |
| إن للظلوم يدعوا على ظلمه.....                                   | ١١٩ |
| إن النبي صلى الله عليه وسلم دخل إليها يوم فتح مكة.....          | ٦١  |
| إن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا اغتنم من الجنابة.....       | ٤٣  |
| إن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الغيبة.....                  | ١٠٩ |
| إنك تغضي ولا يغضي عليك.....                                     | ٨٨  |
| إنما الأعمال بمحنتها.....                                       | ٧٣  |
| إنما الصواب حنة.....                                            | ١٠٢ |
| أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم سمح رأسه.....                  | ٣٨  |
| أنه صلى الله عليه وسلم كان يستنزه من البول.....                 | ٣٢  |
| أنه كان إذا اغتنم فتح عينيه.....                                | ٤٣  |
| أنه كان يصلبي قبل الجمعة ركتعين.....                            | ٩٥  |
| أنهاك عن الشرك.....                                             | ١٣٤ |
| أنهاكم عن قول وقال.....                                         | ١٤٩ |
| لما يأكله والنัดاخ.....                                         | ١٣٤ |
| لما يأكله وكثرة السؤال.....                                     | ١٤٩ |
| أليكون المؤمن جناناً؟.....                                      | ١١١ |
| (ب)                                                             |     |
| باملك ربي وضعت جنبي.....                                        | ٧٥  |
| بسم الله أمنت يا الله.....                                      | ٤٧  |
| بسم الله، أغزوه يا الله.....                                    | ٢٩  |
| بسم الله الذي لا يضر مع اسم شيء.....                            | ٥٩  |
| الباقيات الصالحة.....                                           | ٤٨  |
| الباقيات الصالحة هي ذكر الله.....                               | ٤٩  |
| (ت)                                                             |     |
| التائب من النسب.....                                            | ٦٣  |
| تحت كل شعرة حباتة.....                                          | ٤٤  |
| تحروا الصدق.....                                                | ١١٢ |
| تعرض الأعمال يوم الإثنتين.....                                  | ١٠٠ |
| تفضل صلاة الفتن تخمس وعشرين.....                                | ٤٧  |
| التفوى وحسن الخلق.....                                          | ١٠٩ |
| تنزهوا من البول.....                                            | ٣٢  |
| التيجم ضرمان.....                                               | ٤٦  |
| (ث)                                                             |     |
| ثلاث لا يحل لأحد أن يفعلهن.....                                 | ٨٩  |
| ثلاث لا يسلم أحد منها.....                                      | ١٣٠ |
| ثلاث كفارات وثلاث درجات.....                                    | ١٢٦ |
| ثلاث من كن فيه فهو منافق.....                                   | ١١٤ |
| ثلاث مهلكات.....                                                | ١٢٦ |

|                                                      |     |
|------------------------------------------------------|-----|
| (ج)                                                  |     |
| حسن الدنيا رأس كل خطيبة.....                         | ١٤١ |
| حدثني يعن بن عبد الله بن مسعود.....                  | ٦٩  |
| الحربي أخاه.....                                     | ١٥٩ |
| الحسد يأكل الحسنا.....                               | ١٣١ |
| حسن المسؤول نصف العلم.....                           | ١٥٠ |
| الحمد لله الذي أحياها بعدم أمانته وإلته الشور.....   | ٢٧  |
| الحمد لله الذي أذهب عن الآذى.....                    | ٣٠  |
| الحمد لله الذي أذهب عن ما يوذهني.....                | ٢٩  |
| الحمد لله الذي وهب لنا هذها.....                     | ٩٧  |
| (خ)                                                  |     |
| خرجت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الخلاء..... | ٣١  |
| همس بغيرهن الصائم.....                               | ١٠١ |
| خيار شبابكم المشبهون بشواعكم.....                    | ١٤٨ |
| (د)                                                  |     |
| دب إليك داء الأمم.....                               | ١٢٧ |
| دخل رجل المسجد.....                                  | ٩٣  |
| دخ من يربلك إلى مالا يربيك.....                      | ١١١ |
| دعا النبي صلى الله عليه وسلم ثم رفع يديه.....        | ٨٩  |
| الدعاء بين الأذان والإقامة.....                      | ٢٢  |
| دعاني أبي علي بوضعه.....                             | ٣٩  |
| (د)                                                  |     |
| الذنب لا ينسى والبر لا يلوي.....                     | ١٠٥ |
| (ر)                                                  |     |
| رأيت رسول الله توضأ.....                             | ٣٧  |
| رأيت عمر يضرب أكف الرجال.....                        | ٩٩  |
| رب اغفر لي وارحمي.....                               | ٨٣  |
| ربنا لك الحمد ملء السماء.....                        | ٨٢  |
| رحم الله أمي أصلح من لسانه.....                      | ١١١ |
| رحم الله أمراً صلي أربعاً.....                       | ٦٩  |
| ركعتان بسواك أفضل من سبعين ركمة بغير سواك.....       | ٣٤  |
| (س)                                                  |     |
| سبحان الله وبحمده، عدد خلقه.....                     | ٥٦  |
| سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم.....            | ٨١  |
| سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله.....          | ٥٨  |
| سبحانك لله ربكم وخدمتك.....                          | ٥٧  |
| سبحان رب الأعلى.....                                 | ٤٠  |
| سبحان رب العظيم ثلاثاً.....                          | ٨٢  |
| سبحان قدروس.....                                     | ٥٨  |
| سلام عليكم ورحمة الله.....                           | ٧٢  |
| سمع الله من حمه.....                                 | ٨٤  |
| السواء مطهورة للقم.....                              | ٨٢  |
| (م)                                                  |     |
| قال الله تعالى: كل حسنة عملها ابن آدم.....           | ١٠٣ |
| قال الله تعالى: كل حسنة بعشر أمثالها.....            | ١٠٣ |
| فضل الصلاة التي يستان بها.....                       | ٣٤  |
| فيه ساعة لا يوقتها عبد سلم.....                      | ٩٠  |
| (ق)                                                  |     |
| قال الله تبارك وتعالى: كل حسنة عملها ابن آدم.....    | ١٠٣ |
| فضل رجل على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم.....    | ١١١ |
| قللوا ثناهم الله.....                                | ٤٥  |
| قطفت طهاء.....                                       | ١٣٤ |

٧٤..... من مات على وصية.  
 ٣٩..... من سمع فناه مع رأسه  
 ١٠٧..... المهاجر من هجر السوء.....  
 ١٢٦..... المهلكات ثلاث.....  
 (ن)..... نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يقول قاتلاً.....  
 نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يزد ولهم شجرة.....  
 الرجل تحت شجرة.....  
 نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يملي في المسجد.....  
 نهى عن صوم يوم عرفة.....  
 (ه)..... هذا وقت تفتح فيه أبواب السماء.....  
 ٦٨..... هذا يوم حزن ولهم حرام.....  
 ٦٥..... هلأسأوا إذا لم يعلموا.....  
 ١٤٩..... هون علىك، فلما آتاك ابن امرأة.....  
 ١٣٥..... هي الصلاة ما بين الشفاعتين.....  
 ٧٢..... وأما الفضل من الحياة فتفترغ.....  
 ٤٣..... وحيث وحشي للذى قظر السماوات والأرض حينها.....  
 ٨٦ و ٨٠..... (و)..... والذي تنسى بيده خلوف فم الصائم أطيب عند الله.....  
 ١٠٣..... وقرروا من تعلمون منه.....  
 ١٤٦..... وكم من قائم ليس له من قيمة إلا الـ شهر.....  
 (ي)..... يا حسبي يا قيوم، ياذا الجلال والإكرام.....  
 ٥٥..... يا رب أقرب أنت فأناجيك.....  
 ١٤٣..... يا رب أي عبادك أحب إليك.....  
 ١٤٣..... يا رسول الله، متى يعرف الإنسان ربه.....  
 ١٥٤..... يا عني، لأنّ بهدي الله ينك رجلاً.....  
 ١٤٧..... يا عاذ إبني محمدتك بخدبت إن أنت حفظته.....  
 ١٣٧..... يشيب ابن آدم ويكتسي معه خصلاته.....  
 ١٥٩..... يقول الله تبارك وتعالى: ما تقرب إلى المتقربون بفضل آداؤ ما افترضت عليهم.....  
 ٢٦.....

من إزداد علمًا ولم يزدد في الدنيا زهدًا.....  
 ١٨..... من إزداد علمًا و لم يزدد هوى.....  
 ١٨..... من أغسل يوم الجمعة غسل الحنابة.....  
 ٩٢..... من أغيث عنده آخره المسلم.....  
 ١٠٩..... منقطع إلى الله كفاه الله كل موتة.....  
 ١٢٠..... من أعاد على قتل مؤمن بشطر كلمة.....  
 ١٦٦..... من على معصية ولو يشطر كلمة.....  
 ١٦٦..... من أعلام الشافعيين.....  
 ١١٤..... من قطع رقاب الناس يوم الجمعة.....  
 ٩٢..... من تشبه بغيره فهو منهم.....  
 ١٤٨..... من ترك الكذب وهو باطل.....  
 ١١٧..... من ترك المرأة وهو باطل.....  
 ١١٧ - ١١٦ ..... من تكلم يوم الجمعة والإمام خطب.....  
 ٩٤..... من تواضع لغى صالح لغنه ذهب ثنا ديه.....  
 ١٢٢ ..... من تووضًا فقال: أشهد أن لا إله إلا الله.....  
 ٤٠ ..... من تووضًا ومسح بيده على عنقه.....  
 ٣٩ ..... من تووضًا ومسح عنقه.....  
 ٣٩ ..... من حافظ على أربع ركعات قبل الفجر.....  
 ٦٩ ..... من حضن لغنى ووضع له نفسه.....  
 ١٢٢ ..... من دعا على ظالمه فقد انتصر.....  
 ١١٩ ..... من ذكر الله عند وضوئه.....  
 ٤٢ ..... من راح المؤمن في الساعة الأولى.....  
 ٩١ ..... من سلك طريقاً ينغي فيه علماً.....  
 ١٧ ..... من صلاة نافع ركعهن وسجودهن.....  
 ٦٩ ..... من فعل ذلك لم يكت حتى يرى مقده من الجنة.....  
 ٩٣ ..... من قال حين يأوي إلى فراشه.....  
 ٧٤ ..... من قال: سبحان الله وحده.....  
 ٥٨ ..... من قال صيحة يوم الجمعة.....  
 ٥٩ ..... من قال في در صلاة الصبح وهو ثان رحله.....  
 ٥٧ ..... من قال لصاحبه والإمام خطب.....  
 ٩٤ ..... من قال: لا إله لا إله وحده.....  
 ٦٦ و ٦٧ ..... من قال يوم الجمعة لصاحبه أنت.....  
 ٩٤ ..... من قال يوم الجمعة والإمام خطب.....  
 ٩٤ ..... من قالها في يوم مئة مرة كان له أمان.....  
 ٥٧ ..... من قرأ بعد صلاة الجمعة.....  
 ٩٤ ..... من كان يوماً بالله واليوم الآخر.....  
 ١٤٤ .....

٥٢ ..... لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.....  
 ٤٨ ..... لا رد الله عليك ضالتك.....  
 ٤٢ ..... لا تعلي يا عاشة فإنه يورث الترس.....  
 ٣٥ ..... لا وضعه من لم يذكر اسم الله.....  
 ٩٢ ..... لا يزال قوم يتاجرون من الصنف الأول.....  
 ١٠٠ ..... لا يضم أحدكم يوم الجمعة إلا أن يصوم قلبه.....  
 ٩٠ ..... لا يغسل رجل يوم الجمعة وبطهر.....  
 ٩١ ..... لأن أصلهم مع قوم يذكرون الله عز وجل.....  
 ٦٠ ..... لأن أتمد مع قوم يذكرون الله عز وجل.....  
 ٢٢ ..... نسأ أحباب على أمي جواعاً يقاتلم.....  
 ٢٣ ..... لغير الرجال أخونفي على أمي.....  
 ٣٥ ..... لقد أمرت بالسوان.....  
 لقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم كلما صلى  
العناد.....  
 ٨٩ ..... لكل شيء بباب.....  
 ١٠٣ ..... للجنة باب يقال له الريان.....  
 ١٠٤ ..... لو أصبحت أكبر مما أحببت لركبتهما.....  
 ٤٦ ..... لو يعلم الملايين بادي المصلى.....  
 ٩٢ ..... لولا أن أشق على أمي.....  
 ٣٤ ..... ليس من أخلاق المؤمن الملق.....  
 (٤) ..... المؤمن للمؤمن كالبيان.....  
 ١٣١ ..... المؤمن من أمنه الناس.....  
 ١٠٧ ..... المؤمن يغطيه والمنافق يمحضه.....  
 ١٢٨ ..... ما يلت قاتلاً منذ أسلمت.....  
 ٣٣ ..... ما تأخاب اثنان في الله.....  
 ١٦٢ ..... ما حق امرىء مسلم بيت لبيان.....  
 ٧٤ ..... ما صلحت حلقة أحد صلاة أخف.....  
 ٨٦ ..... ما العمل في أيام أفضل منها في هذه العشر.....  
 ٩٨ ..... ما ملأ آمني وآمن شر من بطن.....  
 ١٢٠ ..... كلّكم راغب وكلكم مسؤول عن رعيته.....  
 ١٠٧ ..... كل مكان حقيقة على اللسان.....  
 ٥٨ ..... كم كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي  
الضحى؟.....  
 ١٠٠ ..... كم من صائم ليس له من صيامه إلا الخروع والعشر.....  
 ٣٠ ..... كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر.....  
 ١٢٣ ..... الكيس من دان نفسه.....  
 (ل) ..... لا أربع الله تختارك.....  
 ٤٨ ..... لا إله إلا الله الواحد القهار.....  
 ٥٧ ..... لا غله إلا الله وحده لا شريك له.....  
 ٥٧ و ٥٤ ..... لا إله إلا الله تلوك الحق المبين.....  
 ٥٧ ..... لا تغريه صلاة لا يقرأ فيها بفاتحة الكتاب.....  
 ٨١ ..... لا مختلف صفوكم.....  
 ٩٤ .....

## فهرس الكتاب

|                                                                                         |            |                                            |           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------|-----------|
| آداب الصيام.....                                                                        | ٩٨         | مقدمة المحقق.....                          | ٥         |
| <b>القسم الثاني: في اختبار العاصي .. . . . .</b>                                        | <b>١٠٥</b> | التعريف بكتاب بداية المقدمة.....           | ٩         |
| الكذب.....                                                                              | ١١١        | أهمية الكتاب.....                          | ١٠        |
| الخلف في الوعد.....                                                                     | ١١٣        | عملي في الرسالة.....                       | ١١        |
| الغيبة.....                                                                             | ١١٤        | الإمام الغزالى في سطور.....                | ١٢        |
| المراة والخدال ومناقشة الناس في الكلام.....                                             | ١١٦        | العلوم التي يرعى فيها.....                 | ١٢        |
| تركية النفس.....                                                                        | ١١٧        | تلامذته.....                               | ١٣        |
| اللعن.....                                                                              | ١١٨        | زهده ومنهجه.....                           | ١٣        |
| الدعاء على الخلق.....                                                                   | ١١٨        | المناصب التي وليها.....                    | ١٣        |
| المراح والسخرية والاستهزاء بالناس.....                                                  | ١١٩        | شهادة العلماء له.....                      | ١٤        |
| القول في معاصي القلوب.....                                                              | ١٢٥        | الاعتراضات التي عورض بها.....              | ١٤        |
| الحسد.....                                                                              | ١٢٧        | مصنفات.....                                | ١٤        |
| الشجح.....                                                                              | ١٣٠        | مقدمة المؤلف.....                          | ١٦        |
| الرياء.....                                                                             | ١٣١        | <b>القسم الأول : في الطاعات .. . . . .</b> | <b>٢٦</b> |
| العجب والكبر والفخر.....                                                                | ١٣٣        | فصل في آداب الاستيقاظ من النوم.....        | ٢٧        |
| <b>القسم الثالث: القول في آداب الصحة والمعاشرة مع الخالق عزوجل ومع الخلق .. . . . .</b> | <b>١٤٣</b> | آداب اللباس.....                           | ٢٩        |
| آداب الصحة مع الله تعالى.....                                                           | ١٤٤        | آداب دخول الحمام.....                      | ٢٩        |
| آداب العالم.....                                                                        | ١٤٥        | باب: آداب الوضوء.....                      | ٣٤        |
| آداب المتعلم.....                                                                       | ١٤٧        | آداب الغسل.....                            | ٤٢        |
| آداب الولد مع الوالدين.....                                                             | ١٥١        | آداب التيمم.....                           | ٤٤        |
| أصناف الناس وآداب مجالسهم.....                                                          | ١٥٥        | آداب الخروج إلى المسجد.....                | ٤٦        |
| آداب الصحة.....                                                                         | ١٦٢        | آداب دخول المسجد.....                      | ٤٨        |
| فهرس الآيات القرآنية.....                                                               | ١٧٠        | آداب ما بعد طلوع الشمس إلى الزوال.....     | ٦١        |
| فهرس الأحاديث والآثار.....                                                              | ١٧١        | آداب الاستعداد لسائر الصلوات.....          | ٦٨        |
| فهرس الكتاب.....                                                                        | ١٧٦        | آداب النوم.....                            | ٧٤        |
|                                                                                         |            | آداب الصلاة.....                           | ٧٨        |
|                                                                                         |            | آداب الإمامة والقدرة.....                  | ٨٦        |
|                                                                                         |            | آداب الجمعة.....                           | ٩٠        |

تم بحمد الله وتوفيقه